
© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

37

ҒТАМР 21.21.31						      https://doi.org/10.26577//EJRS20254444

Б. Ботакараев1* , М. Жүзей2

1Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Қазақстан  
2Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, Алматы, Қазақстан 

*e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com

ӘБУ ХАНИФАНЫҢ САЯСАТ ТҮСІНІГІ

Исламның саяси дүниетанымы қазіргі саяси динамика мен мұсылман әлемінің мәдени 
ерекшеліктерін түсіну үшін маңызды болып табылатын бай мұраға ие. Бұл ғылыми мақалада 
Ханафи мәзһабының негізін қалаушы және ІХ ғасырдағы ең ықпалды ислам ғұламаларының бірі 
ретінде белгілі Әбу Ханифаның саясат концепциясы сарапталған. Бұл зерттеудің мақсаты – Әбу 
Ханифаның саяси ой-пікірлерінің негізгі бағыттары мен идеяларын терең талдау, сонымен қатар 
олардың қазіргі саяси тәжірибе мен ислам теологиясы контекстіндегі маңызына баға беру. 
Зерттеу процесінде Әбу Ханифаның өзі, оның шәкірттері мен ізбасарларының жазбалары сияқты 
дереккөздерді талдау мен түсіндіруді қамтитын кешенді тәсіл қолданылады. Әбу Ханифаның 
саяси философия мен құқық саласында әзірлеген негізгі қағидалары мен тұжырымдамаларына 
және олардың исламдық саяси теорияның қалыптасуындағы рөліне ерекше назар аударылады. 
Зерттеу нәтижелері исламның саяси ой-пікірін тереңірек түсінуге және оны заманауи сын-
қатерлер мен үрдістер тұрғысынан қарастыруға мүмкіндік береді. Әбу Ханифаның саяси 
көзқарастарын талдау арқылы біз мұсылман әлеміндегі заманауи саяси стратегиялар мен 
шешімдерді әзірлеу үшін маңызды болуы мүмкін әділеттілік, ынтымақтастық және басқару 
сияқты негізгі қағидаларды анықтаймыз. Нәтижесінде, бұл зерттеу ислам саяси философиясы 
туралы біліміміз бен түсінігімізді кеңейтіп қана қоймай, сонымен қатар мұсылман қоғамдарының 
дамуы мен модернизациясына мүдделі саясаткерлерге, қоғам жетекшілеріне және ғалымдарға 
практикалық ұсыныстар береді. Бұл зерттеу сонымен қатар исламдық саяси ойлар мен оның 
қазіргі әлемге ықпалы саласындағы одан әрі зерттеулерге негіз бола алады.

Түйін сөздер: Әбу Ханифа, исламдық саяси дүниетаным, Ханафи заң мектебі, саяси 
философия, құқық

B. Botakarayev1*, M. Juzei2

1Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan 
2Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan 

*e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com

Abu Hanifah’s concept of policy

Islamic political thought has a rich heritage important for understanding contemporary political 
dynamics and cultural sensitivities in the Muslim world. This research paper highlights the concept of 
politics of Abu Hanifa, known as the founder of the Hanafi school of jurisprudence and one of the most 
influential Islamic scholars of the ninth century. The purpose of this study is to analyze in depth the main 
trends and ideas of Abu Hanifa’s political thought and to assess their significance in the context of con-
temporary political practice and Islamic theology. The research process uses a comprehensive approach 
that includes analyzing and interpreting sources such as the writings of Abu Hanifa himself, his students 
and followers. Special attention is paid to the main principles and concepts developed by Abu Hanifa in 
the field of political philosophy and law and their role in the formation of Islamic political theory. The 
results of the study allow us to deepen our understanding of Islamic political thought and examine it in 
light of contemporary challenges and trends. By analyzing Abu Hanifa’s political views, we identify key 
principles such as justice, cooperation, and governance that may be important for developing contem-
porary political strategies and solutions in the Muslim world. As a result, this study not only expands our 
knowledge and understanding of Islamic political philosophy, but also offers practical recommendations 
for policy makers, community leaders, and academicians who are interested in the development and 
modernization of Muslim societies. This study can also serve as a basis for further research on Islamic 
political thought and its impact on the modern world.

Keywords: Abu Hanifa, Islamic political thought, Hanafi school of jurisprudence, political philoso-
phy, law

https://doi.org/10.26577//EJRS20254444
https://orcid.org/0000-0002-8164-8049
https://orcid.org/0009-0004-4267-2937
mailto:bake.kaz.tr@gmail.com
mailto:bake.kaz.tr@gmail.com


38

Әбу Ханифаның саясат түсінігі

Б. Ботакараев1*, М. Жузей2

1Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан 
2Казахский национальный университет имени аль-Фараби, Алматы, Казахстан 

*e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com

Концепция политики Абу Ханифы

Исламская политическая мысль имеет богатое наследие, важное для понимания современ-
ных политических динамик и культурных особенностей мусульманского мира. В этой научной 
статье освещается концепция политики Абу Ханифы, известного как основателя Ханафитской 
юридической школы и одного из наиболее влиятельных исламских ученых IX века. Цель данного 
исследования заключается в глубоком анализе основных направлений и идей политической мыс-
ли Абу Ханифы, а также в оценке их значения в контексте современной политической практики и 
исламской теологии. В процессе исследования используется комплексный подход, включающий 
анализ и интерпретацию источников, таких как сочинения самого Абу Ханифы, его учеников и 
последователей. Особое внимание уделяется основным принципам и концепциям, выработан-
ным Абу Ханифой в области политической философии и права, и их роли в формировании ис-
ламской политической теории. Результаты исследования позволяют углубить наше понимание 
исламской политической мысли и рассмотреть ее в свете современных вызовов и тенденций. 
Анализируя политические взгляды Абу Ханифы, мы выявляем ключевые принципы, такие как 
справедливость, сотрудничество и управление, которые могут быть важными для разработки 
современных политических стратегий и решений в мусульманском мире. В итоге, данное иссле-
дование не только расширяет наше знание и понимание исламской политической философии, но 
и предлагает практические рекомендации для политических деятелей, общественных лидеров и 
академиков, которые заинтересованы в развитии и модернизации мусульманских обществ. Это 
исследование также может служить основой для дальнейших исследований в области исламской 
политической мысли и ее влияния на современный мир.

Ключевые слова: Абу Ханифа, исламская политическая мысль, Ханафитская юридическая 
школа, политическая философия, право

Кіріспе

Қазіргі әлемде исламдық саяси дүниетаным 
ислам қоғамы, сонымен қатар одан тыс жерлер-
де де уақыт өткен сайын назарын аудартып келе-
ді. Осы қызығушылық тұрғысында IX ғасырдың 
көрнекті ғалымы Әбу Ханифаның саяси фило-
софияға қосқан іргелі қайнар көздері мен үлес-
теріне жүгінудің маңызы зор. Бұл зерттеу тақы-
рыбын таңдау тақырыптың өзектілігімен және 
қазіргі әдебиеттегі Әбу Ханифаның саяси тұ-
жырымдамасының егжей-тегжейлі талдауының 
жоқтығымен ғана емес, сонымен қатар оның 
исламдық саяси көзқарастың қалыптасуына қос-
қан үлесімен де анықталады. Әбу Ханифа ұсын-
ған негізгі принциптер мен тұжырымдамаларды 
олардың мұсылман әлеміндегі қазіргі саяси про-
цестерге әсерін түсіну үшін талдау қажеттілігі 
атап өтіледі. Қазіргі әлем исламдық саяси дү-
ниетанымды терең түсінуді және қайта қарасты-
руды қажет ететін қиындықтармен бетпе-бет ке-
ліп отыр. Әбу Ханифаның саяси концепциясын 
зерттеу өзекті болып табылады, өйткені оның 
әділеттілік, басқару және ынтымақтастық тура-
лы идеялары қазіргі заманғы саяси мәселелерді 
шешуге жаңа тәсілдер ұсына алады. Бұл зерт-

теудің мақсаты – Әбу Ханифаның саяси ойының 
негізгі бағыттарын және олардың қазіргі саяси 
теория мен практика үшін маңызын талдау. Әбу 
Ханифа ұсынған негізгі принциптерді, әдістер 
мен тәсілдерді анықтауға және олардың мұсыл-
ман әлеміндегі қазіргі саяси процестерге әсерін 
бағалауға тырыстық. Зерттеуіміздің басты ныса-
ны мен пәні – Әбу Ханифаның саяси концепция-
сы және оның саяси дүниетанымының негізгі қа-
ғидалары мен идеялары. Ал зерттеудің мақсаты 
мен міндеттері осы принциптердің қазіргі саяси 
тәжірибе үшін маңызын анықтау, сонымен бір-
ге дереккөздерді талдау, Әбу Ханифаның саяси 
тұжырымдамаларын түсіндіру және олардың 
қазіргі мұсылман әлеміндегі рөлін бағалауды 
қамтиды. Бұл зерттеуде дереккөздерді тарихи, са-
лыстырмалы талдау және логикалық пайымдау-
ларды қамтитын кешенді әдіснамалық тәсіл қол-
данылады. Зерттеу нәтижелері теориялық және 
практикалық мәнге ие болуы мүмкін. Теориялық 
тұрғыдан исламдық саяси ой туралы түсінігіміз-
ді кеңейтуге ықпал етсе, практикалық тұрғыдан 
болса Әбу Ханифаның тарихи тәжірибесі мен мұ-
расын ескере отырып, қазіргі мұсылман қоғамын-
да саяси стратегиялар мен шешімдерді әзірлеуде 
пайдалы болады деген сенімдеміз.



39

Б. Ботакараев, М. Жүзей

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және мақ-
саты мен міндеттері

Әбу Ханифаның саясат түсінігін зерттеу ис-
ламдық саяси дүниетанымның тарихи-теория-
лық дамуын тереңірек түсінуге мүмкіндік бе-
ретін маңызды және өзекті зерттеу пәні болып 
табылады. Әбу Ханифа (699–767) ең ықпалды 
ислам ғұламаларының бірі және Ханафи фиқһ 
мектебінің (ислам құқығы) негізін қалаушы 
бола отырып, мұсылман әлеміндегі құқықтық 
және саяси принциптердің қалыптасуына елеулі 
ықпал етті. Оның идеялары мен ілімдері қазіргі 
исламдық қоғам мен құқықтық жүйелерге әлі 
де айтарлықтай әсер етеді. Аталмыш тақырып-
ты таңдау тарихи маңызға, заманауи өзектілік 
секілді факторлармен анықталады. Өйткені Әбу 
Ханифаның көзқарастарын зерттеу исламдық 
саяси идеология эволюциясын түсінуге көмек-
тесіп, мұсылман әлеміндегі заманауи сын-қатер-
лер мен қақтығыстар жағдайында Әбу Ханифа 
тұжырымдаған іргелі қағидаларды зерттеу өзек-
ті мәселелерді шешу жолдарын ұсына алады.

Әбу Ханифаға арналған көптеген зерттеулер-
ге қарамастан, оның саяси түсінігі әлі де жеткі-
лікті дәрежеде зерттелмеген, бұл ғылыми ізденіс 
осы бір вакуумның орнын толтыруға және оның 
іліміне жаңа көзқарас ұсынуға тырысады.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы

Зерттеу тарихи-теориялық және мәтіндік-
аналитикалық әдіснамалық негізде жүргізілді. 
Мақаланың дерекнамалық базасын Әбу Хани-
фаның саяси ұстанымдары мен көзқарастарын 
сипаттайтын классикалық ислам дереккөздері 
және оларды ғылыми тұрғыдан талдаған зама-
науи зерттеулер құрайды. Зерттеуде, ең алды-
мен, Әбу Ханифаның өмірі, қызметі және саяси 
билікпен қарым-қатынасы жөніндегі тарихи ха-
барламалар (ахбар) мен биографиялық еңбек-
тердегі мәліметтер талданды. Негізгі зерттеу 
әдісі – тарихи-талдамалық әдіс. Бұл әдіс арқылы 
Әбу Ханифаның саяси көзқарастары оның өмір 
сүрген дәуірінің (Омаядтар мен Аббасилер ке-
зеңі) қоғамдық-саяси жағдайымен өзара байла-
ныста қарастырылды. Ғұламаның қазилық қыз-
меттен бас тартуы, билікке қатысты ұстанымы, 
әділет, сот тәуелсіздігі және Әбу Ханифа мен 
мемлекет қарым-қатынасы туралы көзқараста-
ры нақты тарихи контекст аясында сарапталды. 
Мақаламызда мазмұндық талдау әдісі де қолда-
нылды. Аталмыш әдіс Әбу Ханифаға қатысты 

дереккөздердегі мәліметтерді жүйелеуге, оның 
саяси ұстанымдарының негізгі идеялық желіле-
рін (әділеттілік, биліктің шектеулілігі, дінді сая-
си мақсатта пайдалануға қарсылық, ой еркіндігі) 
анықтауға мүмкіндік берді. Бұл тұрғыда ғалым-
ның жеке саяси еңбектері емес, оның өмірлік 
ұстанымдары мен нақты саяси жағдайларға қа-
тысты әрекеттері негізгі талдау нысаны ретінде 
алынды. Зерттеу барысында алынған деректерді 
түсіндіруде логикалық-интерпратациялық әдіс 
қолданылғанын да айта өтуіміз қажет. Өйткені 
Әбу Ханифаның саяси көзқарастарының ішкі 
қисынын ашуға және оның идеяларының ис-
ламдық саяси дүниетаным тарихындағы орнын 
айқындауға мүмкіндік берді. Мақалада арнайы 
салыстырмалы талдау жүргізу көзделмей, негізгі 
назар Әбу Ханифаның саяси ұстанымдарын дер-
бес құбылыс ретінде сипаттауға бағытталды.

Нәтижелері мен талқылама

Әбу Ханифаның өмірі және өмір сүрген қо-
ғамдық-саяси ортасы

Әбу Ханифаның саясат туралы ой-пікірлерін 
дәлме-дәл немесе соған жақын дерлік тану үшін 
ол өмір сүрген кезеңнің саяси-мәдени құрылы-
мын есепке алған кезде ғана мүмкін болады де-
ген ойдамыз. Өйткені бұл ғалым өзге адамдар 
секілді тарихтың белгілі бір кезеңінде дүниеге 
келген, өзі өмір сүрген ортаның мәдениеті мен 
сол кездегі жағдаяттардың негізінде қалыптас-
қан. Сондықтан да оның саяси түсінігі мен көз-
қарасын кезеңдегі жағдайлардан бөлек қарасты-
ру дұрыс болмайды.

Имам Ағзам Әбу Ханифаның шын есі-
мі – Нұғман ибн Сабит. Ол фиқһта Ханафи мәз-
һабының құрушысы, сенімдегі Матуриди мәзһа-
бының негізін қалаушы ғұламалардың бірі. 699 
жылы Куфада дүниеге келген. 767 жылы Бағ-
датта улану арқылы дүние салғаны айтылады. 
Әбу Ханифа жетпіс жылдық өмірінің көп бөлігін 
Омаядтар дәуірінде, қалғанын Аббасилердің ке-
зеңінде өткізді. Өмірінің алғашқы жылдарында 
Омаядтар халифасы Маруан ибн Абдулмәлік 
еді. Оның Куфадағы әкімі болса тарихта «қа-
тыгез» ретінде аталған Хажжаж ибн Юсуф еді. 
Бұл кезеңде саяси жағынан көптеген қиянаттар 
жасалды. Әбу Ханифа Омаядтардың әділ би-
леушісі Омар ибн Абдулазиз кезеңін де көрген 
болатын. Омар ибн Абдулазиздің әділ билігінен 
кейін Омаядтардың зұлымдық кезеңі қайтадан 
басталып, бұл езгілерге тағы да тап болады. Бі-
рақ, бұл езгілерге қарамастан, ешқандай пайда 



40

Әбу Ханифаның саясат түсінігі

күтпей, қорықпай, саяси мәселелерге ымырасыз 
баға беріп, тарихта өшпейтін көзқарас танытты.

Имам Әбу Ханифа жастық шағын саудамен 
де, білімін жалғастырумен де өткізген, ғылым-
ның әртүрлі салаларында, әсіресе араб тілі мен 
әдебиеті, сарф және наху ілімі бойынша өзін 
жетілдірген үлкен ғұлама (Зорлу, 2013, р. 22). 
Әбу Ханифа сахаба мен табиғин дәуірінде Ирак 
өңірінде қалыптасқан ғылыми қор мен пікір бай-
лығына ұстаздары мен кездескен ғалымдардың 
жәрдемімен тез арада қол жеткізіп, әрі меңгеріп 
алуға мүмкіндік алды. Айналасында таңдаулы, 
әрі алғыр шәкірттерден құралған топ бір жағы-
нан өздеріне берілген құнды мирасты, өздерінің 
өмір сүріп отырған заманның талап-шарттарына 
сәйкес сүзгіден өткізіп үкім шығаратын орталық 
қызметін атқарды. Ол дәуірдегі фиқһтың бай 
қоры Әбу Ханифаға емес, сол өңірге негізделіп 
«Ирак фиқһы» деп айтылды (Алпысбаев, 2014).

Имам Әбу Ханифаның қызметі Куфада бол-
ғанына қарамастан, әртүрлі ағымдар мен тармақ-
тардың «гүлдену» кезеңінде оның теологиялық 
көзқарастары Иранның солтүстік-шығысында 
және Мәуереннахрда да кең етек жая бастайды. 
Әбу Ханифаның өмірі Омаядтар мен Аббасилер 
халифаттары тұсында өткендіктен екі кезеңді 
қамтитын құқықтық мәселелерді шешуге, одан 
кейін исламдық мәзһабтардың таралуы кезіндегі 
исламдық фиқһ пен ақида мәселелеріне қатысты 
ғылыми мәселелерді зерттеуге мәжбүр болды 
(Уткельбаева, 2019, р. 113).

Куфа қаласының сол дәуірде хадис ілімі жа-
ғынан жанданып тұрған маңызды орталық бол-
ғандығын дәлелдейтін көптеген деректер бар. 
Солардың бірінде, Әнәс ибн Сирин: «Куфа қа-
ласына келгенімде, ол жерден төрт мың хадис 
үйреніп жатқан кісі мен төрт жүз фақиһ ғалым-
ды көрдім», – деп таңданысын жеткізген. Аффан 
ибн Мүслим келесі бір риуаятта: «Куфаға кел-
дік. Ол жерде төрт ай он күн қалдық. Егер қала-
сақ сол уақыт ішінде жүз мың хадис жазар едік. 
Алайда, имләсыз (хатқа түсіру) хадис қабыл 
етпейтіндігімізден тек елу мың хадис ғана жаза 
алдық» дейді (Бағашаров, Алпысбаев, Анарбаев, 
2022, р. 124)

Әбу Ханифа ислам әлемінде туындаған пай-
да болған саяси, дүниетанымдық және сенімдік 
алауыздықтар нәтижесінде, алдымен Құран Кә-
рімге, содан кейін оған қайшы келмейтін сенім-
ді хадистерге сүйене отырып, ислам ақидасын 
жүйелеуге ұмтылған ерте кезеңдегі мұсылман 
ғұламаларының көшбасшыларының бірі ретінді 
танылды (Адилбаев, Адилбаева, 2020, р. 99).

Оның пәтуаларының ақиқатқа жақын болуы, 
саяси жанжалдарға араласпауы, тақуалығы және 
ғылымдағы беделі қоғамда жоғары бағалануына 
айтарлықтай ықпал етті. Сондықтан ол тақуалы-
ғымен, көрегендігімен, әділдігімен, ұстанған пі-
кірлерінің беріктігімен, үкіметтерге қарсы прин-
ципшілдігімен және саудадан тапқан қаражатын 
ғылымды қолдауға арнауы арқылы халықтың 
зор құрметі мен сүйіспеншілігіне ие болды.

Имам Ағзам өскен аймақ түрлі діни ағымдар 
–мұсылман және мұсылман еместер арасында 
пікірталастар жиі жүргізілетін орталықтардың 
бірі болды. Бұл жер Рай әһлінің жиналу орны 
болғандықтан, иман мәселелері бойынша қызу 
пікірталастар орын алды. Діндар отбасында тәр-
биеленген Әбу Ханифа да осы діни және идео-
логиялық талас-тартыстарға араласқан. Ол өмір 
сүрген кезеңде харижиттер, муғтазила және бас-
қа да діни ағымдар белсенді әрекет етті, соны-
мен қатар көптеген фиқһтық мектептер қалып-
таса бастады. Сол ортада Әбу Ханифа ақиқатты 
қорғап, фиқһ мәзһабтарының негізін салушы 
ғана емес, сондай-ақ Әһлі Сүннет ақидасының 
маңызды өкілі, Матуриди мәзһабының негізін 
қалаушылардың бірі болды. Ақидалық мәзһаб-
тардың қалыптасу кезеңіне жеткенде, ол муғ-
тазила, жабрия, шиға және харижиттер сияқты 
ағымдардың ғалымдарымен Құдайдың сипатта-
ры, тағдыр, үлкен күнә жасаған адамның мәрте-
бесі және күпірлік мәселелерінде пікірталастар 
жүргізді. Осылайша, Әбу Ханифа Әһлі Сүннет 
ақидасының негізін қалауға ықпал еткен алғаш-
қы ғалымдардың бірі ретінде тарихта өз орнын 
тапты (Озел, 2015, р. 22).

Әбу Ханифа өмір сүрген Омаядтар дәуірін-
де бірқатар маңызды саяси оқиғалар орын алды: 
Омаядтар билікке қару мен күш қолдану арқылы 
келіп, бұл үдеріс көптеген адамдардың өліміне 
алып келді. Ғұламалардың қарсылығына қара-
мастан, сұлтандық басқару жүйесі орнықты. Мұ-
ғауия ибн Әбу Суфиян әулетіне кезінде діннен 
шығарылған Зияд ибн Әбихи қосылды. Омаяд-
тар әкімшілігінің Әһлі Бәйтке қатысты қатаң 
саясатын сынағандардың бірі, Хужр ибн Адий 
және оның серіктері өлім жазасына кесілді. Ис-
лам тарихында елеулі өзгерістерге түрткі болған 
Кербала оқиғасы орын алып, бұл жағдай Әһлі 
Бәйт мүшелерінің көпшілігінің өліміне себеп 
болды, әрі оның әсері бүгінге дейін жалғасып 
келеді. Сонымен қатар, Омаяд әкімшілігі араб 
емес мұсылмандарға қатысты (олардың қатары-
на Әбу Ханифа да кірген) кемсітушілік саясатын 
ұстанды. Жабрия және қадария доктриналарын 



41

Б. Ботакараев, М. Жүзей

сынайтын тұлғалар мен топтарға қарсы қысым 
көрсету және зорлық-зомбылық саясаттары 
қолданылды. Билік өзінің саяси құрылымдарын 
және әрекеттерін “заңдастыру” мақсатында дін-
нің (мешіт, ғұламалар, байғат ұғымдары және 
т.б.) құралдарын кеңінен пайдаланды.

Әбу Ханифа Омаядтардың жоғарыдағы 
кейбір саясаттарына куә болған жоқ. Сондық-
тан оның бұл әрекеттері туралы не ойлағанын 
немесе айтқанын білмейміз. Дегенмен де, Әбу 
Ханифа өзі туылғанға дейін жүзеге асқан, бірақ 
Омаядтан дәуірінде талқыланған жоғарыдағы 
кейбір оқиғаларды әйтеуір естіген немесе білген 
және олар туралы өз пікірі қалыптасқаны сөз-
сіз деп болжау қиынға соқпаса керек. Сонымен 
бірге, аталған оқиғалар Әбу Ханифаның Омаяд-
тар ұстанған саясаты туралы пікірін және оның 
саяси түсінігін қалыптастыруда тиімді болғаны 
әбден ықтимал.

Имам Әбу Ханифа негізін қалаған Ханафи 
мәзһабы – қалыпты, парасатты, еркіндікке ба-
ғытталған жол. Оның теологиялық мектебі Имам 
Мансур әл-Матуридидің кәлам мектебімен ұш-
тасады. Сондай-ақ Әбу Ханифаның құрған мек-
тебі орта ұстанымды сақтай отырып, Алланы 
және әлемді түсінуге ұмтылады. Ханафилік ба-
ғыттың байсалды және толерантты көзқарасын 
тарихтағы Самани, Ғазнауи, Селжұқ, Моғол, 
Осман және Дуррани секілді ірі империялардың 
сол және әкімшілік жүйесінің маңызды бөлігі-
нің ғалымдары мен элиталары ұстанды. Бұл им-
периялардың ыдырауымен Ханафи мәзһабының 
рухани-құқықтық күші сақталғанымен, Кеңес 
Үкіметінің Орта Азияны, Англияның Үндістан-
ды отарлауы және Осман халифатының ыды-
рауымен әлсірей түсті (Ризапур, Рахими, 2023, 
рр. 216-217).

Дәстүрде қалыптасқан Әбу Ханифаның әр-
түрлі бейнелері куфалық фақиһтардың бекіткен 
ерекше ұжымдық жұмыс түрінің табиғи салдары 
болса керек. Дәл осы жерде біз оның діни және 
өркениеттік жаңару ғалымы ретіндегі еңбегіне 
жақындай аламыз. Ол өз бастамасымен жеке заң 
шығарушы орган – үкіметтен тәуелсіз және құ-
қықтың өзекті мәселелерін талқылаумен айна-
лысатын өзіндік сараптамалық кеңес құрды. Бұл 
кеңес әділ халифалар дәуірінде жұмыс істеген 
шура жойылғаннан кейін пайда болған алғашқы 
институттық бос кеңістікті/вакуумды толтыру-
ды көздеді. Аталмыш кеңестің құрамына Әбу 
Ханифаның ең білімді және дарынды отыз алты 
шәкірті кірді, олар ең күрделі заң істерін талдау-
ға (кейде бір істі талдауға, анализ жүргізуге бір 

жылдан астам уақыт кететін) , мәселені әртүрлі 
қырынан қарастыруға, көзқарастарын дәлелдеу-
ге тырысты (Мухетдинов, 2023, р. 104).

Әбу Ханифаның қази болып тағайындалуы-
ның қаламауы

Әбу Ханифаның саясат түсінігіне қатысты 
маңызды мәліметтер беретін тағы бір маңызды 
оқиға – оның қази болу ұсынысынан бас тартуы. 
Оның қазилықтан бас тартуының себептері мен 
салдарын талқыламас бұрын, Омаядтар дәуірін-
дегі қазилар ұйымының құрылымы мен қызметі 
туралы төмендегідей қысқаша мәліметтерді кел-
тірген жөн болар:

Омаядтар кезеңінде қоғамда танымал және 
беделді ғалымдарды қази етіп тағайындауды 
мызғымас саясаттың құралы ретінде қабылдады 
(Хайят, 1985, р. 61). Сол кезеңдегі басшылар бұл 
саясатпен ғұлама-ғалымдарды бақылауда ұстау-
ды, олар арқылы басқаруды жөн санап, халық-
тың қолдауына ие болуды мақсат еткен болса 
керек (Маудуди, 1972, р. 365). Омаядтар дәуірін-
де қазилерді тағайындау және босату өкілеттігі 
көбінесе әкімдерге берілді (Хайят, 1985, р. 269). 
Қазилер өздерінің міндетті саласы ретінде саяси 
емес, діни мәселелерге көңіл бөлетін, сондық-
тан саяси мәселелерде өз пікірлерін айтуда еркін 
болмады. Сонымен қатар, саясаткерлер қазилер-
дің шығарған шешімдеріне әсер ете алатындай 
күшке ие болған. Басқа бір сөзбен айтар болсақ, 
сот тәуелсіз болмады. Сол себепті де кейбір ға-
лымдар қази болғысы келмей, қазилыққа таға-
йындалғанда қызметтен кетудің жолын іздеген 
болатын (Мекки, 1981, рр. 286-287).

Халифа Маруан ибн Мұхаммедтің Куфа әкі-
мі Язид ибн Омар ибн Хубайра әл-Фәзари Әбу 
Ханифаға Куфа қазилығын (кейбір деректер бо-
йынша қазынашы қызметін) ұсынады. Дәл сол 
әкім Әбу Ханифа осы қызметке орналасатын 
болса, оның пәтуаларына араласпайтынын мә-
лімдеген (Әбу Заһра, 1997, р. 361). Сондай-ақ, 
Ибн Әбу Ләйла, Ибн Шубрума мен Дәуіт ибн 
Әбу Һинд секілді сол кезеңнің кейбір қазилары 
Әбу Ханифаны қази болуға көндіру үшін көп 
күш жұмсады. Алайда Әбу Ханифа бұл адамдар-
дың талпыныстарына қарамастан әкімнің бұл 
ұсынысын үзілді-кесілді қабылдамады (Ибн Ку-
тайба, 1970, р. 116).

Қази қызметін қабылдамаған Әбу Ханифа 
алдымен әкім тарапынан физикалық тұрғыда 
жазаланып, біраз уақыттан кейін түрмеге қа-
малды. Түрмеден шыққан Әбу Ханифа һижри 
130 жылы Меккеге барады. Ол халифат Абба-



42

Әбу Ханифаның саясат түсінігі

силерге өткенге дейін сонда болды. Әбу Ханифа 
Меккеде 6 жыл болған соң Куфаға оралады. Сол 
кезеңдегі қази ұйымының құрылымы мен қыз-
меті және Әбу Ханифаның қазилық қызметінен 
бас тартуының себептері секілді оқиғаларға сү-
йене отырып, аталмыш ғұламаның саяси көзқа-
растары туралы мынадай тұжырымдар жасауға 
болады:

Әбу Ханифа Омаядтар дәуірінде сот тәуелсіз 
болмаған деп есептеп, бұл туралы мынадай ой 
айтқан: «Ол (халифа немесе мемлекет басшысы) 
өлім жазасына кесілетін біреудің жарлығын шы-
ғарады, ал мен оны мақұлдаймын ба? Аллаға ант 
етемін, мен ешқашан мұндай жауапкершілікті 
мойныма алмаймын». Мұнда Әбу Ханифаның 
саясатты түсінуінде сот тәуелсіздігі принципі-
нің маңызды орын алатыны ұғынылады. Әбу 
Ханифа мемлекеттің де, үкіметтің де дінді өзі-
нің саяси мүддесі үшін пайдалану немесе оны 
заңдастыру құралы ретінде пайдалану саясатын 
дұрыс деп есептемей, қази болудан бас тартты. 
Сондықтан оның саясат туралы түсінігінде дін 
арқылы қанауға орын жоқ деп айтуға болады. 
Әбу Ханифа қазилыққа деген көзқарасымен сая-
сат түсінігінде ғалым мен мемлекеттік қарым-
қатынастың қалай болуы керектігін де ашып 
көрсеткен. Осыған сәйкес ғалым әділетсіздікті, 
қысымды, зорлық-зомбылықты және дінді өз 
мүддесінде қолдануды мызғымас бір саясат ре-
тінде қабылдаған саяси тұлғалардың немесе құ-
рылымдардың амбициясының құралына айнал-
мауы қажет. Сонымен қатар саяси билік өзінің 
діни-саяси ойларын заңдастырып, бұл ойларды 
қоғамда қабылдау үшін ғалым-ғұламаларды 
қанаудың құралы деп санамауы керек (Озкан, 
2021, р. 18).

Әбу Ханифаның саяси көзқарасы
Имам Әбу Ханифаның саяси түсінігі мен 

көзқарасының маңыздылығын оның заманына 
дейін өмір сүрген, саяси мақсатта пайда болған 
және өз идеологияларын діни негіздерге негіз-
деуге тырысқан топтар мен олардың тудырған 
үлкен мәселелері жақсырақ түсіндіреді. Ұлы 
имамның саяси көзқарасын жақсырақ түсіну 
үшін ислам мемлекетін саяси басқару немесе 
оны кім басқаруы қажет деген мәселелерге тоқ-
талуда пайда бар. Ол өз дәуіріндегі және өзі-
нен кейінгі мемлекет басшыларына едәуір дә-
режеде әсер ете алды. Алайда, өкінішке қарай, 
имам Әбу Ханифаның саяси тұрғыда мәртебелі 
ұстанымы көптеген авторлар тарапынан қаже-
тінше баса назар аударылмаған тақырып екені 

шынымен ойландыратын мәселе. Мысалы, оның 
имамдық мәселесіне қатысты бірде-бір көзқара-
сын ол жазған кітаптарынан да, шәкірттері жаз-
ған еңбектерінен де таба алмаймыз. Оның өмірі-
не көз жүгіртер болсақ, оның жоғарыда аталып 
өтілгендей, қазилықтан бас тартқанын, Әли ұл-
дарымен жақын араласқанын және оларға қар-
сы бүлік шыққанда оларды қолдағанын, өзге де 
шиға имамдарымен қарым-қатынасын, Әлидің 
ұрпақтарына қолдау көрсеткенін, қази болу ұсы-
нысын қабылдамағаны үшін зынданға тастал-
ғанын және азапталғанын көреміз. Бұл Әбу Ха-
нифаның өз шешіміндегі табандылығының бір 
көрінісі. Әбу Ханифа өзінің білім дәрежесін пай-
даланып, саяси лауазымға ие болғысы келмеді. 
Ол сол кезеңдегі халифаны тақтан тайдырудың 
орнына, оның әділетсіз әрекеттерін тоқтатуын 
қалады (әл-Хайтами, 1991, рр. 118-119).

Әбу Ханифа бойынша құқық пен саясаттың 
онтологиялық және гносеологиялық құрылысы 
контекстінде символдық ғаламдар туралы жал-
пы негіз сызылғаннан кейін, мұнда саяси жүйе-
нің элементі ретіндегі биліктің теориялық негізі-
не қатысты кейбір анықтамаларды да жасап өту 
қажет болар. Әбу Ханифаның дін, құқық және 
саясат теорияларының бай анықтамалық шең-
беріне қарасақ, оның халифаны Алланың саяси 
өкілі ретінде, ал саясатты иләһи биліктің бір 
саласы ретінде санамағандығы байқалады. Ол 
бұл мәселеде басшының әділ, сауатты, сенімді 
болуы, сонымен бірге бұқара халыққа ант етуі, 
зиялы қауыммен ақылдасуы секілді дүниелерді 
қажет деп санаған (Ердич, 2021, р. 304)

Дін мен саясат қарым-қатынасы және Әбу 
Ханифа

Ислам фырқалары (ағымдар, топтар) туралы 
айтылғанда, ойымызға дереу бөліну келеді. Ал 
Омаядтар мен Аббасилердің кезеңінде «фырқа» 
сөзі көбіне ұстаным және кері реакция деген 
мағыналарды білдірді. Сондықтан да фырқа-
лардың пайда болу себептерін білу сол кезеңнің 
жағдайлары туралы кең мағлұмат береді. Ислам 
тарихынағы дүниетанымдық (идеологиялық) 
қозғалыстар саяси мүддемен пайда болғаннан 
кейін, діннен күш-қуат алу әрекеттері Исламға 
үлкен зарарын тигізіп, жаңа діни-саяси пікір-
таластарды тудырды. Бастапқыда қай жағы дұ-
рыс, қай жағы бұрыс немесе кім жаннатта, кім 
тозақта деген сұрақтар талқыланған. Омаядтар 
мен Аббасилер мемлекеттері кезінде мұсылман 
халқына қысым көрсеткен билік пен араб емес-
тердің құқықтары туралы айтыла бастады. Дәл 



43

Б. Ботакараев, М. Жүзей

осы себепті имам Әбу Ханифаның саяси ұстаны-
мын алғашқы кезеңдегі саяси және теологиялық 
көзқарастар емес, араб еместердің құқықтары, 
мемлекеттің қысымы, әділетті басшылардың 
тағайындалуы және Әли ұрпақтарына жасалған 
әділетсіздіктер тұрғысынан түсінуге тырысу дұ-
рысырақ болатын секілді (Касап, 2019, рр. 91-
92).

Болған оқиғалардың барлығы мұсылмандар-
ға бір нәрсені үйретуі қажет және мұсылмандар 
болған оқиғалардан ғибрат алулары қажет. Бұл 
оқиғалардың себебі бар екенін де ұмытпауымыз 
қажет. Мұсылмандық тарихындағы алғашқы бө-
лінушілік, түсініспеушілік секілді теріс әрекет-
тер мен пайда болған мәзһабтарды зерделеу Әбу 
Ханифаның саяси тұлғасына нәр беріп, оны мық-
ты ғалым, ілім мектебінің орталығына айналдыр-
ды. Ол әрқашан пайғамбар мен оның әулетінің 
жағында болды, саяси көзқарасы жағынан Әли 
балаларын қолдады. Алайда ол ешбір уақытта 
шиға болмаған. Омаядтар халифа Османның қа-
нынан нәр алып, халифалықты өз қолдарына алу 
секілді ниетімен саяси сахнаға шыққан. Омаяд-
тар мемлекеті құрылғаннан кейін кейбір діни 
және саяси топтардың саяси қалау амалдарына 
қарсы реакциялары пайда бола бастады. Ең қаті-
гез топтар саналған шиға мен харижиттер болса, 
олар саяси топ үкімінде қалып қойғандықтан, 
өздерінің діни аспектілерімен саяси билікті тоз-
дыра алмады. Көбінесе қылыш күшімен басты-
рылып, билік үшін күрес ретінде түсіндіріліп 
жүрді. Алайда өздерін ислам мемлекеті ретінде 
санаған Омаядтардың нағыз қиыншылықтарға 
душар еткен жағдай қадари, жабрия мен мур-
жия топтарының реакциялары болды. Бұл реак-
циялар билеушілердің жүріс-тұрысын діни тұр-
ғыдан түсіндіріп, жақтастар жинайды. Жабрия 
Омаядтар мемлекетінің түсінігіне жақын болып 
көрінгенімен олардың идеялары Омаядтардың 
билікке араласпайтын және мақсатына қызмет 
етпейтін дін туралы түсінігімен сәйкес келмей-
тін (Шахристани, 2017, рр. 87-89).

Омаядтар діннен гөрі саяси мүдделерді бі-
рінші орынға қойды. Тарихқа көз жүгіртер бол-
сақ, бұл жағдайда олар исламның кейбір нор-
маларын сақтамай күнә жасаған адам діннен 
шығады, яғни күпірлікке бет бұрады, осылайша 
амалдар иманның бір бөлшегі деп есептеген ха-
рижиттердың қағидаларына сәйкес үкім шығар-
ды. Әбу Ханифа бұл көзқарасқа, биліктің саяси 
мүдделеріне қарсы пікір білдірген ғалым болды. 
Оның пікірінше, амал иманнан бөлек қарасты-
рылу керек. Егер адам исламды қабылдап, бірақ 

парыз талаптарын орындамаса, ол бәрібір де 
мұсылман болады. Сонымен қатар, Әбу Ханифа 
иманда барлығы бірдей, қарапайым мүміннің 
иманы періштелер мен пайғамбарлардың сені-
мімен бірдейі екенін алға тартты (Әбу Ханифа, 
2015, рр. 19-20). Бұл пікір басқа ғалымдардың 
көзқарасына ғана емес, Омаядтардың саясатына 
да қарсы болды. Араб еместердің сеніміне күмән 
келтірген және оларды араб мұсылмандарымен 
тек санамайтын қоғамдық-саяси пікірталасқа 
Әбу Ханифаның пәтуаларымен соққы берілді 
(Пресс-служба Управления мусульман Узбекис-
тана, 2021)

Әбу Ханифа да Омаядтарға қарсы өз білі-
мін бірінші орынға қойып, шындықты айтудан 
тайынбады. Аббасилер билікке келгеннен кейін 
Әбу Ханифа салыстырмалы түрде қалыпты ұс-
танымды сақтағанымен, Әли ұрпақтарына қарсы 
азаптаулар мен зұлымдықтар басталғанда имам-
ның көзқарасы да өзгере түседі. Әбу Ханифаның 
көзі тірісінде болған және оған дейінгі қайғылы 
оқиғалар ақиқатында не нәрсенің маңызды бол-
ғанына байланысты бізді ойландыруы қажет. 
Халифалық па, билік пе, кек пе? Әлде үмметтің 
бірлігі ме, әлде исламның негізгі қағидалары 
ма? Расында да, кейбір оқиғаларды қарастырған 
кезінде осы тұрғыдан баға беру бізге жасалған 
істердің негізгі мақсатқа сәйкестігі туралы түсі-
нік береді. Әбу Ханифа өз заманындағы үкіметті 
осы мақсатқа лайықтылығы тұрғысынан баға-
лап, соған сәйкес саяси көзқарасы қалыптасқан 
деп ойлаймыз.

Әбу Ханифаның фиқһтық бастамаларына 
саяси араласулар

Саяси билік анда-санда азаматтық фиқһ бас-
тамаларына қатысты шектеуші көзқарастарға ие 
болды. Басшылықпен жақсы қарым-қатынаста 
болмаған немесе ресми муфтилердің пәтуасына 
сәйкес келмейтін кейбір ғалымдар уақытша бол-
са да пәтуа беру және оқу-ағарту жұмыстары-
мен айналысу құқығынан айырылды. Ибн Әбу 
Ләйланың Куфа қаласының қазиы болған кезде 
оның кейбір пәтуаларын, шешімдерін сынаған-
дықтан Әбу Ханифаға ресми хатпен ескерту жа-
салып, тіпті біраз уақытқа пәтуа беруге тыйым 
салынған еді (Кердери, 1981, р. 299). Өйткені 
үкіметтің негізгі міндеттерінің бірі – халықтың 
діни-құқықтық және моральдық сұрақтарына 
білікті адамдардың жауап беруіне мүмкін беру 
және бұл біліктілігі жоқ адамдарға мүмкіндік 
бермеу еді. Белгілі бір уақыт бойы пәтуа бере ал-
маған Әбу Ханифаға кейбір мәселелердің төңі-



44

Әбу Ханифаның саясат түсінігі

регінде көзқарасын білуге басшылық тарапынан 
бір қызметші жіберіліп, белгілі бір сұрақтарға 
жауап беруін өтінеді. Әбу Ханифа бұл сұрақтар-
ға жауап бере алмайтынын және оған құзыреті 
жоқ екендігін айтқанда, Әбу Ханифаға сұрақ 
қоюға келген адам басшылыққа өтініш білдір-
ген, сол кезден бастап бұл тыйым алынып тас-
талған болатын (Буюк, 2023, р. 59).

Қорытынды

Әбу Ханифа исламның саяси өмірге қатыс-
ты әділеттілік, құзыреттілік, еркіндік, теңдік, 
жан мен мал-мүліктің қауіпсіздігі, сенім мен 
ғибадат бостандығы секілді жалпыға бірдей қа-
ғидаларын меңгерген ұлы тұлға. Бұл қағидалар-
дың пайғамбар мен төрт халифаның кезеңінде 
қалай қолданылғанын білгені сөзсіз. Омаядтар 
мен Аббасилердің дәуірінде бұл қағаидалардың 
дұрыс орындалмағанның да куәсі болған. Сол 
кезеңдегі саясаткерлермен қарым-қатынасына 
сүйене отырып, Әбу Ханифаның саясатты мең-
гергеніне байланысты келесі дүниелерді айтуға 
болады: Әбу Ханифаның саясат туралы түсіні-
гінің қалыптасуында Құран, сахих хадис және 
төрт халифа дәуіріндегі амалдар айқындаушы 
рөл атқарды деп айтуға болады. Сонымен қатар 
Әбу Ханифа діннің мемлекеттік құрылымы мен 
қызметінде шешуші фактор болуын қалағанын 
да айту қиынға соқпайды. 

Әбу Ханифа мемлекет әртүрлі діни, саяси, 
этникалық эәне мәдени құрылымдармен бірдей 
қашықтықты сақтау қажет деген ой білдіреді. 
Басқаша айтар болсақ, мемлекеттің әлеуметтік 
саясатын дініне, нәсіліне, мәзһабына қарамас-
тан қоғамның барлық түрлі топтарымен қа-
рым-қатынасында теңдік қағидасына негіздеуін 
қалады. Әбу Ханифаның пікірінше, діни, саяси 
және құқықтық мәселелерде өзгеше ойлау және 
бұл ойларын жеткізу – адамның табиғи құқығы. 

Сондықтан мемлекеттің діни-саяси ойларын қа-
былдамайтындарды немесе бұл мәселеге қатыс-
ты балама ойларды алға тартқандарды шеттетіп, 
оларға қысым көрсету саясатын жүзеге асыру 
дұрыс болмайды. Бір сөзбен айтқанда, Әбу Ха-
нифа ойды еркін жеткізуге тыйым салуды сынға 
алған болатын.

Ғалым мемлекеттік-құқықтық қатынас-
тарда сот егемендігі принципін ұстанды. Бұл 
қағида сақталмағандықтан ол Омаядтар мен 
Аббасилер дәуірінде барлық қысымдарға қа-
рамастан қазилық лауазымды қабылдаудан 
бас тартқан. Әбу Ханифа өмір сүрген жылдары 
дінді өз мүддесіне пайдалану әрекеттері көп 
болған. Ғұлама бұл саясатты дінге қайшы деп 
санап, сынға алған болатын. Тіпті аталмыш сая-
саттың бір бөлшегі болмас үшін өзіне ұсыныл-
ған қазилық лауазымды қабылдамай, аталмыш 
көзқарасына байланысты сол кезеңдегі үкімет 
тарапынан әртүрлі жазаға душар болған. Әбу 
Ханифа өзінің саясат түсінігіне сәйкес, мемле-
кетке тәуелді болмау, бостандығын жоғалтпау 
үшін тапқанымен өмір сүруді және осылайша 
саясатпен ешбір аралас-құраласы жоқ ғалым 
болып қалуды жөн көрді.

Әбу Ханифа өмірінің 52 жылын Ислам өрке-
ниетінің маңызды мемлекеттерінің бірі Омаяд-
тар дәуірінде, ал қалған 18 жылын Аббасилер 
дәуірінде өткізді. Қоғамның сол кездегі саяси 
билігіне қарсылығын білдірді және шындықты 
айтудан ешқашан да тартынбады. Оның өскен 
ортасы, ғылыми танымы мен тұлғалығы оның 
билікке деген оппозициялық көзқарасын қа-
лыптастыруда маңызды фактор ретінде таныл-
ды. Өзі басынан өткерген әділетсіз әрекеттерге 
қарсы ұстанған көзқарастарын табанды түрде 
қорғаудың нәтижесінде көптеген әділетсіз әре-
кеттер мен зорлық-зомбылыққа ұшырайды. Сол 
кезеңдегі биліктің бұл әрекеттерінің салдарынан 
да көз жұмған болатын. 

Әдебиеттер

Адилбаев А., Адилбаева Ш. (2020). Имам Әбу Ханифаны «Мүржи» деп сынау мәселесі. Адам әлемі, 3(85), 98-108.
Алпысбаев Е. (2014, June 10) Әбу Ханифа және Ислам құқығы. Atr.kz. https://atr.kz/qogam/abu-khanifa-zhane-islam-k-

ky-y/ 
Әбу Захра, Мұхаммед (1997). Эбу Ханифе (Осман Кескиноғлу ауд.). Диянет Ишлері Башканлығы Йайынлары.
Әл-Хайтами, ибн Хәжар (1991). Әл-Хайратул-Хисан фи Мәнакибил Имам Әбу Ханифа ән Нуғман. Ширкату Дарул 

Әркам.
Бағашаров, Қ., Алпысбаев Е., Анарбаев, Н. (2022). Әбу Ханифаның хадис ғылымындағы орны: «Муснад» атты еңбегі 

негізінде. Әл-Фараби, 80(4), 121–135.
Буюк, В. (2023). Эбу Ханифе өрнеклиінде Ислам хукукунда сияси мухалефет [магистрлік диссертациясы, Буюк Вейсел]. 

Кахраманмараш.



45

Б. Ботакараев, М. Жүзей

Ердич, Ш. (2021). The Relationship between Judiciary and Politics in Islamic Thought: A Sociological Evaluation on Abū 
Ḥanīfa. Cumhuriyet Theology Journal 25(1), 293-310.

Зорлу, Ж. (2013). Алим ве Мухалиф. Из Йайынжылық.
Ибн Кутайба, Абдулла б. Муслим (1970). Маариф. Дарус-садр.
Касап, С. (2019). Имам Эбу Ханифенин Сияси ионунун инжеленмеси [магистрлік диссертациясы, Касап Синан]. Ығдыр.
Кердери, Хафизуд-Дин б. Мухаммед (1981). Мәнакиби Әбу Ханифа. Даруль-Китабил Араби.
Маудуди, Әбул-Ала (1972). Хилафет ве салтанат (Али Генжели ауд.). Хилал Йайынлары.
Мекки, Мууаффақ б. Ахмет (1981). Мәнакубу Әбу Ханифа. Даруль-Китабил Араби.
Мухетдинов, Д.В. (2023). Вклад Абу Ханифы в обновление общественного порядка. Minbar, İslamic Studies, 16(1), 99-

116.
Озел, М. (2015). Имам Эбу Ханифе ве Ханефи Мезһеби. ДИБ Йайынлары.
Озкан Мустафа (2021). Эбу Ханифе ве Сиясет. Данишнаме Бешери ве сосиял Билимлер Дергиси, 9(3), 5–24.
Пресс-служба управления мусульман Узбекистана (2021). Политика и богословие эпохи Омейядов и Имам Абу Ханифа. 

Old.muslim.kz. http://old.muslim.uz/index.php/rus/mir/item/28498
Уткельбаева, З.И. (2019). Особенности методологии Абу Ханифы. Вестник КазНУ. Серия философии, культурологии 

и политологии, 67(1), 109–117.
Хайят, б. Халифа (1985). Тариху Халифе б. Хайят. Рияд.
Шахристани (2017). Миләл уән-Ниһәл (Мустафа Өз ауд., Мехмет Далкылыч дайн.). Литера Йайынжылык.

References

Abu Zahra, Muhammed (1997). Ebu Hanife [Abu Khanifa, Osman Keskinoglu trans.]. Diyanet İshleri Bashkanligi Yayinlari. 
(in Turkish)

Adilbaev, A., Adilbaeva, Sh. (2020). Imam Аbu Hanifany «Murzhi» dep synau maselesі [The problem of criticizing Imam Abu 
Hanifa as “Murji”]. Adam alemі, 3(85), 98-108 (in Kazakh)

Alpysbaev, E. (2014). Abu Hanifa zhane Islam kukygy [Abu Hanifa and Islamic Law]. atr.kz. https://atr.kz/qogam/abu-khanifa-
zhane-islam-k-ky-y/ Karalgan kunі 21.04.2024 (in Kazakh)

Bagasharov, Q., Alpysbaev E., Anarbayev, N. (2022). Abu Hanifanyn hadis gylymyndagy orny: «Musnad» atty enbegі negі-
zіnde [Abu Hanifa’s position in the science of hadith: based on his work “Musnad”]. Al-Farabi, 80(4), 121–135. (in Kazakh)

Buyuk, V. (2023). Ebu Hanife ornekliyinde İslam hukukunda siyasi muhalefet [Political opposition in Islamic law under the 
example of Imam Abu Hanifa, master`s dissertation work, Buyuk Veysel]. Kahramanmarash. (in Turkish)

El-Haytami, ibn Hajar (1991). al-Hayratul-Hisan fi Manakibil Imam Abu Hanifa an Nugman [The good deeds in the virtues of 
Imam Abu Hanifa Al-Numan]. Shirkatu Darul Arkam. (in Arabic)

Hajjat, b. Halifa (1985). Tarihu Halife b. Hajjat [History of Halife b. Hayyat]. Rijad. (in Arabic)
Ibn Kutayba, Abdullah b. Muslim (1970). Maarif [Enlightenment]. Darus-Sadr. (in Arabic)
Kasap, S. (2019). Imam Ebu Hanifenin siyasi yonunun injelenmesi [Examination of the political aspect of Imam Abu Hanifa, 

master`s degree dissertation work, Kasap Sinan]. Igdir. (in Turkish)
Kerderi, Hafizud-Din b. Muhammed (1981). Manakibi Abu Hanifa [The Legend of Abu Hanifa]. Darul-Kitabil Arabi. (in Arabic)
Mekki, Muuaffak b. Ahmet (1981). Manakubu Abu Hanifa [The Legend of Abu Hanifa]. Darul’-Kitabil Arabi. (in Arabic)
Meududi, Abul Ala (1972). Hilafet ve Saltanat [Caliphate and Sultanate, Ali Genjeli trans]. Hilal Yayinlari. (in Turkish)
Muhetdinov, D.V. (2023). Vklad Abu Hanify v obnovlenie obshhestvennogo porjadka [Abu Hanifa’s contribution to the renewal 

of social order]. Minbar, İslamic Studies, 16(1), 99-116. (in Russian)
Ozel, M. (2015). Imam Ebu Hanife ve Hanefi Mezһebi [Imam Abu Hanife and the Hanafi School]. DIB Yayinlari. (in Turkish)
Ozkan Mustafa (2021). Ebu Hanife ve Sijaset [Abu Hanifa and Politics]. Danishname Besheri ve sosijal Bilimler Dergisi, 9(3), 

5–24. (in Turkish)
Press-sluzhba upravlenija musul’man Uzbekistana (2021). Politika i bogoslovie jepohi Omejjadov i Imam Abu Hanifa [Politics 

and theology of the Umayyad era and Imam Abu Hanifa]. old.muslim.uz. http://old.muslim.uz/index.php/rus/mir/item/28498. (in 
Russian)

Shahristani (2017). Milal uan-Niһal [Sects and Creeds, Mustafa Oz trans., Mehmet Dalkylych prep]. Litera Yajynzhylyk. (in 
Turkish)

Utkelbaeva, Z.I. (2019). Osobennosti metodologii Abu Hanify [Features of Abu Hanifa’s methodology]. Vestnik KazNU. Serija 
filosofii, kul’turologii i politologii, 67(1), 109–117. (in Russian)

Zorlu, J. (2013). Alim ve muhalif [Scholar and dissident]. Iz yayinjilik. (in Turkish)

Авторлар туралы мәлімет:
Ботақараев Бауыржан Қуанышбайұлы (корреспондент-автор) – PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті универ-

ситеті дінтану кафедрасының аға оқытушысы (Алматы қ., Қазақстан, e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com).
Жүзей Мырзахмет Аманқұлұы – PhD, әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға оқытушысы (Алматы қ., Қазақстан, e-mail: mirza1806@mail.ru).



46

Әбу Ханифаның саясат түсінігі

Information about the authors:
Botakarayev Bauyrzhan Kuanyshbayuly (corresponding author) – PhD, senior lecturer of the Department of Religious Studies 

of Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com).
Juzei Myrzakhmet Amankululy – PhD, Senior Lecturer of the Department of Religious and Cultural Studies of Al-Farabi Kazakh 

National University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: mirza1806@mail.ru).

Сведения об авторах:
Ботакараев Бауыржан Куанышбаевич (автор-корреспондент) – PhD доктор, старший преподаватель кафедры рели-

гиоведения Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-mail: bake.kaz.tr@gmail.
com).

Жузей Мырзахмет Аманкулулы – PhD, старший преподаватель кафедры религиоведения и культурологии Казахского 
национального университета имени аль-Фараби (Алматы, Казахстан, e-mail: mirza1806@mail.ru).

2024 жылы 21 сәуірде тіркелді. 
2025 жылы 20 желтоқсанда қабылданды.


