
© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

83

ҒТАМР 21.41.45						      https://doi.org/10.26577//EJRS202544410

Н. Арыстанбекұлы , М. Исахан*

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәденитеті университеті, Алматы, Қазақстан 
*e-mail: alash-ordabasi@mail.ru

ДӘСТҮРЛІ ҚАЗАҚ ҚОҒАМЫНДАҒЫ  
ДІНИ ҚЫЗМЕТКЕРЛЕРДІҢ МЕМЛЕКЕТ ҚҰРЫЛЫМЫНДАҒЫ  

ОРНЫ МЕН РӨЛІ

Мақала дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлер институтының қалыптасуы мен 
дамуын, олардың әлеуметтік, құқықтық және рухани өмірдегі орнын кешенді түрде талдауға 
арналған. Зерттеудің негізгі мақсаты хандық дәуірден бастап ХІХ–ХХ ғасырларға дейінгі кезеңде 
қожалар, ишандар, ахундар, қазылар, мұхтасибтер мен молдалардың қоғамдық функцияларын 
айқындап, әдет-ғұрып пен шариғаттың өзара ықпалдасу үлгісін ғылыми тұрғыда зерделеу. 
Жұмыста дәстүрлі қазақ қоғамында дін мен мемлекеттің арақатынасы, діни биліктің шектелуі 
және сонымен қатар рухани беделінің жоғары болуы негізгі идея ретінде қарастырылады. 
Зерттеудің ғылыми мәні қазақ қоғамындағы діни иерархияның локальды, синтездік моделін 
тарихи деректер негізінде жүйелеуде жатыр. Тәжірибелік маңызы дінтану, тарих, құқық және 
мәдениеттану салаларындағы оқу курстарында, сондай-ақ зайырлы қоғамдағы дін мәселелерін 
түсіндіруде пайдалануға болады. Әдіснама ретінде салыстырмалы-тарихи, жүйелік талдау, 
кросс-мәдени және дінтанулық интерпретация әдістері қолданылды. Зерттеу нәтижесінде 
қазақ қоғамында әдет-ғұрып пен ислам шариғатының үйлесімді түрде қатар қолданылғаны, діни 
қызметкерлердің саяси биліктен тәуелсіз, бірақ рухани тұрғыда ықпалды болғаны анықталды. 
Бұл еңбек қазақ халқының діни-әлеуметтік тарихын терең түсінуге және ұлттық рухани мұраны 
ғылыми айналымға енгізуге үлес қосады.

Түйін сөздер: ислам, шариат, қожа, мұхтасиб, молда

N. Arystanbekuly, M. Issakhan*

Egyptian University Islamic Culture Nur Mubarak, Almaty, Kazakhstan 
*e-mail: alash-ordabasi@mail.ru

The position and role of religious figures  
in the state structure of traditional kazakh society

The article provides a comprehensive analysis of the formation and development of the institution 
of religious functionaries in traditional Kazakh society, as well as their role in social, legal, and spiritual 
life. The main objective of the study is to identify the social functions of khojas, ishans, akhuns, qadis, 
muhtasibs, and mullahs from the period of the Kazakh Khanate through the nineteenth and twentieth 
centuries, and to examine, from a scholarly perspective, the model of interaction between customary 
law and Islamic sharia. The study advances the idea that, in traditional Kazakh society, the relationship 
between religion and the state was characterized by limited religious authority alongside a high level 
of spiritual influence. The scientific significance of the research lies in the systematization of a local, 
synthetic model of religious hierarchy in Kazakh society based on historical sources. Its practical value 
consists in the possibility of using the findings in academic courses on religious studies, history, law, 
and cultural studies, as well as in the analysis of religious issues in secular societies. The methodological 
framework of the study includes comparative-historical analysis, systems analysis, cross-cultural ap-
proaches, and methods of religious studies interpretation. The results demonstrate that customary law 
and Islamic sharia functioned in close interaction in Kazakh society, while religious functionaries, re-
maining outside direct political power, exerted substantial spiritual authority. The article contributes to 
a deeper understanding of the religious and social history of the Kazakh people and to the incorporation 
of their spiritual heritage into academic discourse.

Keywords: islam, sharia, khoja, muhtasib, mullah

https://doi.org/10.26577//EJRS202544410
https://orcid.org/0000-0002-2867-2875
https://orcid.org/0000-0003-4238-288X
mailto:alash-ordabasi@mail.ru
mailto:alash-ordabasi@mail.ru


84

Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі

Н. Арыстанбекулы, М. Исахан*

Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан 
*e-mail: alash-ordabasi@mail.ru

Место и роль религиозных деятелей в государственном устройстве  
традиционного казахского общества

Данная статья посвящена комплексному анализу процесса формирования и развития инсти-
тута религиозных служителей в традиционном казахском обществе, а также определению их 
места в социальной, правовой и духовной жизни. Основная цель исследования заключается в вы-
явлении общественных функций кожей, ишанов, ахунов, казиев, мухтасибов и мулл в период от 
ханской эпохи до XIX–XX веков и в научном осмыслении модели взаимодействия обычного права 
и шариата. В работе в качестве ключевой идеи рассматривается соотношение религии и госу-
дарства в традиционном казахском обществе, ограниченность религиозной власти при одновре-
менном высоком уровне её духовного авторитета. Научная значимость исследования состоит в 
систематизации локальной, синтетической модели религиозной иерархии казахского общества 
на основе исторических источников. Практическая ценность работы заключается в возможности 
её использования в учебных курсах по религиоведению, истории, праву и культурологии, а также 
при анализе религиозных процессов в условиях светского общества. Методологическую осно-
ву исследования составили сравнительно-исторический и системный анализ, кросс-культурный 
подход и религиоведческая интерпретация. В результате исследования установлено, что в ка-
захском обществе обычное право и исламский шариат применялись в тесном взаимодействии, а 
религиозные служители, оставаясь вне политической власти, обладали значительным духовным 
влиянием. Работа вносит вклад в углублённое понимание религиозно-социальной истории казах-
ского народа и в введение его духовного наследия в научный оборот.

Ключевые слова: Ислам, шариат, ходжа, мухтасиб, мулла

Кіріспе

Хандық дәуірде дәстүрлі қазақ қоғамы дәуір 
мен кеңістік шарттарына орай өзіне тән локаль-
ды әлеуметтік құрылымды қалыптастырды. 
Әрине, қазақ халқымен түбі бір, туыс әрі тағ-
дырлас түркі халықтарының қоғамдық құрылы-
сымен белгілі бір ұқсастықтар болғанын жоққа 
шығаруға болмайды. Алайда, көшпелі ғұмыр 
мен географиялық ерекшеліктер, өзіндік эконо-
микалық-шаруашылық мүмкіндіктер мен мем-
лекеттік билік институттарының құзіретіндегі 
айырмашылықтарымен қазақ қоғамы тарих бе-
деріндегі өз сүрлеуімен жүріп отырды. Әсіресе, 
қазақ халқында әдет-ғұрып пен шариғаттың өза-
ра байланысы әрдайым интеграциялық сипатта 
алға жылжыды. 

Дәстүрлі қазақ қоғамында исламның тео-
логиялық және канондық тақырып бойынша 
басымдыққа ие болғандығын (кәлам және ғи-
бадат) тарихи мәліметтер растайды. Ал, аза-
маттық қарым-қатынас (муамалат), қылмыс-
тық санкциялау (уқубат), отбасы институты 
(ахуал-шахсия), мемлекетті басқару (аһқамус-
султания) мәселелері бойынша дәстүрлі дала 
заңдары негізге алынды. Дегенмен, құқық сала-
сының кейбір баптарында шариғат басым, кей-

бір баптарында жарғы заңдары басым болды. 
Яғни қазақ қоғамында әдет-ғұрып пен шариғат 
нормаларының өзіндік синтездік үлгісі қалып-
тасты. Мұны жасаған тарихи тұлғаларды анық-
тау, олардың функиясын нақтылау, жіктеу аса 
маңызды. 

Діни наным мен құлшылықтар және өзгеде 
діни іс-шаралар кез-келген қоғамда кездесетін 
құбылыс. Дәстүрлі қазақ қоғамының әлеумет-
тік құрылымы бойынша, діни жауапкершілікті 
қожалар, пірлер, ишандар, муфтилер, ахундар, 
молдалар, мұхтасибтер атқарды. Аталған дін ие-
лерінің ішінде қазақ қоғамына қожалар инсти-
тутының орны өте жоғары болды. Қазақ жеріне 
сонау VIII ғасырдың екінші жартысында Пай-
ғамбар әулетінің өкілдері дін таратуға келіп, ді-
ни-рухани мектептер қалыптастырды. Олардың 
ерен еңбегінің арқасында қазақ халқы мұсыл-
мандыққа бет бұрды. Көшпелі өмір сүргендік-
тен, қазақтардың көпшілігі мешіт-медресе ұстай 
алған жоқ. Алайда, бұл қажеттілікті қожа әулет-
тері қазақ ру-тайпларымен бірге көшіп-қонып 
жүріп атқарды. Осы себептен де, діни жауапкер-
шілікті мойнына алған қожа әулетінің өкілдері, 
сондай-ақ, ишан, ахун, қазы, мұхтасиб, молда 
т.б. дін қызметкерлеріне қазақ халқы ерекше 
құрмет көрсетті. 



85

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және мақ-
саты мен міндеттері

Қазақ қоғамында дін қызметкерлері саяси 
билік пен сот билігіне тікелей араласқан жоқ. 
Әскери институттарға да ықпалы аз болды. 
Олардың құзіретіне негізінен діни жауапкерші-
лікке жататын зекет, ұшыр, неке, талақ, жаназа, 
азан шақыру, имамдық секілді функциялар кір-
ді. Яғни, діни лауазым иелерінің жауапкершілі-
гін анықтау арқылы біз қазақ қоғамындағы мем-
лекет пен дін арақатынасының қалай өрбігенін 
байқай аламыз. Қазақ қоғамында дін қатынаста-
рын реттеудің өзіндік локальды үлгісі қалыпта-
сып, діни мәселелер халық ішінен шыққан дін 
білгірлерінің тәжірибесі арқылы шешімін тауып 
отырды. Бұл модель әлемде ешқандай субекті-
нің тәжірибесінде кездеспейді. Осы тұрғыда қа-
зақ қоғамындағы дін қызметкерлерінің әр қай-
сысына жеке-жеке тоқталып, олардың қоғамдық 
рөлі туралы зерттеу аса маңызды. 

Көздеген мақсатқа қол жеткізу үшін ғылыми 
зерттеу жұмысына мынадай міндеттер қойыла-
ды: дәстүрлі қазақа қоғамының әлеуметтік құры-
лымындағы дін қызметкерлері топтарын жіктеу; 
қожа әулеті өкілдерінің шығу тегі мен олардың 
қоғамдық функцияларын анықтау; Ишан, ата, 
пір титулына ие дін қызметкерлерінің қоғамдық 
рөлі мен орнын айқындау; дәстүрлі қазақ қоға-
мындағы сот істерін жүргізуге жауапты қазы, 
ахундардың қызметін талдау; қазылар, ахундар-
дың генизисі және олардың қызметі не себептен 
тоқтағанын зерделеу; қазақ қоғамындағы мұхта-
сибтер мен молдалардың статустары туралы ғы-
лыми байлам жасау; дәстүрлі қазақ қоғамында-
ғы дін қызметкерлерінің мемлекет жүйесіндегі 
орны мен рөлін зерделеу. 

Ғылыми жұмыстың зерттеу әдіснамасы

Ғылыми ізденіс барысында көздеген мақсат-
қа қол жеткізу үшін мынадай ғылыми-зерттеу 
әдістері қолданылды:

Қазақстан тарихының орта ғасырлық және 
жаңа заман тарихына қатысты дереккөздерді сұ-
рыптау, талдау, саяси-құқықтық және дінтану-
лық тұрғыда интерпретациялау;

қазақ қоғамындағы әлеуметтік топтардың 
функцияларын ашуда компрамистік, эпистемо-
логиялық, синтездік әдіс-тәсілдер;

қазіргі заманғы дінтанулық, саясаттану, құ-
қықтану ілімдерінің қоғамдық ақиқатты ашуда-
ғы ортақ үндестігін зерттеуде, салыстырмалы-
тарихи әдіс;

алғашқы дереккөздер мен мәтіндерді зерттеу 
нәтижесінде алынған материалдарды жүйелеу 
үшін жүйелік-талдау, кросс-мәдени талдау, жал-
пылау әдістері.

Нәтижелері және талқылама

Орта ғасырларда дәстүрлі қазақ қоғамында 
ислам дінінің дами түсуімен дін қызметкерле-
рінің иерархиялық құрылымы күрделене түсті. 
Алғашқыда, Түркі дәуірінде VIII ғасыр басын-
да ислам дінін Құтайба ибн Муслим бастаған 
фатхшылар Мәураннахрға алып келді. Алайда, 
олардың қылыштың жүзімен дін тарату әдісі 
түркілерге өткен жоқ. VIII ғасырдың аяғына та-
ман ислам дінін таратушылардың ішінде бабтар 
(есік ашушылар) түркілер арасына «суфра тут-
мақ» (дастархан жайып, дінді көркем мінезбен 
бейбіт насихаттау) тәсілімен діни үгіт жасай 
бастады. Дінді бейбіт түрде насихаттау біртін-
деп өз нәтижесін берді (Исахан, 2018). Түркілер 
арасына дінге есік ашқан бабтардың шығу тегі 
Пайғамбар әулетіне барып тіреледі. Түркі қоға-
мында оларды «қожалар» деп атады. 

Негізінде мұсылман үмбеті Пайғамбар Мұ-
хаметтің қызы Фатима мен күйеу баласы Әли-
дің тұңғышы Хасанның ұрпақтарын «әшраф», 
сондай-ақ, Әли мен Фатиманың екінші ұлы Ху-
сейіннен тарайтын ұрпақтарды «сайид», сондай-
ақ, Әлидің үшінші ұлы Мұхаммед-Ханафиядан 
тарайтын ұрпақтар «қожа», олардың барлығы 
«әһлі-байт» (қасиетті үйдің иелері) деп аталады. 
Қазақ ішінде Мұхаммед-Ханафияның ұрпақта-
ры сайидтар мен шарифтерден саны көп болған-
дықтан, қазақ ішінде әһлі-байтті бір ауыз сөзбен 
жалпы «қожа» деп атады (Тұяқбаев, 1996, 100 
б.). «Қожа» сөзі – парсы тілінде «ерікті, араб ті-
лінде «үйретуші» (Мансұров, 2021, 102 б.) деген 
мағынаны білдіреді. 

Түркістан аумағына ислам дінін таратушы-
лардың бірі, Абд әл-Жалил баб (шамамен VIII 
ғасырда өмір сүрген) «Насаб-нама» бойынша 
Имам Мұхаммед-Ханафияның Абд әл-Фаттах-
тан тараған бесінші ұрпағы еді. Тарихи құжат-
тарда Абд әл-Жалил бабты Түркістан жеріне 
ислам дінін әкелуші үш бабтың бірі ретінде көр-
сеткен. Деректерде оның Жендтің ханы Йашмут 
Ханның ұлы Сары тонды Өтемістің қолынан 
қаза табады. Оны жергілікті халық «Қорасан 
Ата» деп атаған. Абд әл-Жалил бабтың кіндігі-
нен Қорасан қожалар тарайды (Қазыналы Оң-
түстік, 2013). 

Оңтүстік Қазақтан өлкесіне ислам дінін бел-
сенді түрді таратқан бабтардың бірі – Ысқақ баб 



86

Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі

болатын. «Насабнама» бойынша Қ.А.Ясауидің 
он бірінші атасы саналатын Ысқақ баб Қаратау 
баурайындағы Шолаққорған, Тарсатөбе, Ұлық-
төбеге, сондай-ақ, Исфиджабқа ислам дінін та-
ратып, жергілікті билеуші Сары тонды Өтемісті 
жеңіп, осында Хақ діннің туын желбіретті (Сафи 
ад-дин, 1992). 

Ислам дінін сұхбат жолымен насихаттаушы-
лардың бірі Арыстан баб еді. Ол атақты Қожа 
Ахмет Ясауидың ұстазы болатын. Арыстан баб 
туралы «Рашахат айн әл-Хайат», «Садр ад-дин 
шайх рисаласы», «Диуани хикмет» т.б. қолжаз-
баларда деректер кездеседі. «Диуани-Хикметте» 
Арыстан баб түркілер арасына хикмет ілімін та-
ратушы данагөй тұлға ретінде суреттеледі (Хожа 
Ахмад Яссави, 2024, 18-20 бб.). 

Түркістан жеріне ислам дінін таратқан тұл-
ғалардың бірі атақты Абд әл-Малік те (шамамен 
ХІІ ғасырда өмір сүрген) Мұхаммед-Ханафия-
ның ұрпағы еді. Ол Қ.А.Ясауидің ағасы Садыр 
шайхтың ұлы болатын. Әзірет Сұлтанның асы-
рап алған қызы Гауһар Хұжтазға үйленген Абд 
әл-Малік Қожаның кіндігінен Азизан (әзлер) қо-
жалар мен Бақсайыс қожалар тараған. Түркістан 
тұрғындары «Әл-Қожа» деп атап кеткен ол Қ.А. 
Ясауидің халифасы атанып, Дешті-қыпшаққа 
ислам дінінің таралуына зор үлес қосты. Жалпы, 
Қ.А.Ясауидің ағасы Садыр шайхтың кіндігінен 
тараған Әзлер, Бақсайыс, Аққорғандық қожалар 
қазақ халқының тарихында маңызды рөлге ие 
(Исахан, 2022).

Алтын Орда империясы ыдыраған XV ға-
сырда Дешті-қыпшақта қоғамдық мәселелер 
талқыға түскенде, қожалар әрдайым белсенділік 
танытты. Шибан ұлысындағы берекесіздікті тоқ-
тату үшін игі-жақсылар Тұра (Түмен) қаласында 
1428 жылы Дәулет шайхтың 17 жасар баласы 
Әбілхайырды хан көтергенде, олардың ішінде 
қожалар да болды. Мысалы, осы айтулы жиын-
ға Құл Мұхаммед сейіт, Қара сейіт, Шайх софы 
оғлан т.б. дін адамдары қатысты (Материалы 
по истории казахских ханств XV‑XVIII веков, 
1948). Қазақ қоғамында Пайғамбар ұрпақтары 
«сейіт», «шәриф», «қожа», «мір», «қази-қалан», 
«ишан» (Тұяқбаев, 1996, 100 б.) т.б. атаулары-
мен діни қызметтер жасады. Қазақ хандығы құ-
рылғанда, қожалар халыққа дін үйрету әрі діни 
ритуалдарды жүргізуге жауапты болды. Ру-тай-
па өкілдері өздеріне дін үйреткен қожаларды 
пір санады. Қожалар да өзіне қарасты ру-тайпа 
өкілдерін «мұрт» (мурид) деп білді. Мысалы, 
Ысмайл Ата ұрпақтары ХІV-ХV ғ.ғ. Қаңлы тай-
пасының «Омыртқа» және «Мандуд» әулеттері-

не пірлік қызмет жасады (Ибадуллаева, 2016). 
Қазақ қоғамында қожа әулеттерінің пірлік қыз-
мет атқарғанын халыққа кең тараған «Тіріміздің 
билігі «Алдияр» ұранды төреде, өліміздің билігі 
«Алла» ұранды қожада» деген қанатты сөзден 
байқауға болады. 

Қазақ ішіндегі қожалар өз ішінен бірне-
ше әулеттерге немесе руларға бөлінді. Хасан 
мен Хұсейіннің ұрпақтары – Сейті қожа және 
Ховандтық қожа, Абд ул-Жалил бабтан тарай-
тын – Қорасан қожа, Дуана қожа, Нияз қожа, 
Ысқақ бабтан тарайтын Аққорған қожа, Бақ-
сайыс қожа, Азизан қожа, Абд Рахым бабтың 
ұрпақтары – Қарахан қожа, олар өз ішінен Қа-
рақандық, Қуланбастық, Ақ көлдік және Зергер 
қожалар болып бөлінеді. Ал, Әбу Бәкір Сыд-
дықтың ұрпақтары – Сунақ қожа, Шәмші қожа, 
Қылауыз қожа, әзіреті Омардың әулеті – Қырық 
садақ қожа, Шайхантауыр қожа, Бабайлық қожа 
деген атпенен белгілі. 

Қоғам үшін аса маңызды дін функциясын 
атқарғандықтан, Әз Тәукенің Жеті жарғысы 
бойынша қожалардың мәртебесі қарашадан қа-
рағанда жоғары болды. Негізінде, ислам діні-
нің ережелерінде мұндай артықшылыққа жол 
жоқ. Сөйте тұра қазақ қоғамында қожалар хан 
тұқымдарымен теңестіріліп, ақсүйек қатарына 
жатқызылды (Материалы по казахскому обыч-
ному праву, 1948). Өлім жазасы немесе тән аза-
бын шектіретін қылмыстық жазалар қожаларға 
қолданылған жоқ (Зиманов, Өсеров, 1998). Қо-
жалар әбес қылық жасаған жағдайда, олардың 
ісін төрелер ғана қарай алды. 

Қазақ даласында діни-рухани алаңда хан-
дық дәуірде пайда болған дін қызметшілері-
нің бірі – ишандар еді. «Ишан» парсы тілінде 
«олар» деген мағынаға саяды. Шағатай тілінде 
«ишан» дегеніміз «әулие» ұғымын білдіретін 
немесе тариқат көсеміне берілетін атау (Исахан, 
2017). Негізінде тариқат басшысы бұрынырақта 
«шейх, «пір», «баба», «ата» деп аталған. «Шейх» 
сөзі араб тілінде «көсем», «пір» сөзі парсы тілін-
де «жетекші» (Мансұров, 2021, 62 б.) мағынасын 
білдіреді. Түркі қауымында сопылық жолдың 
көсемдерін «баба» және «ата» деп атаған. Әсіре-
се, бұл титулдар Яссауи тариқатының пірлеріне 
тән еді. Мысалы, Арыстан баба, Зеңгі баба, Баба 
Түкті Шашты Әзіз немесе Сайд ата, Садр ата, 
Бәдр ата, Ұзын Хасан ата т.б. Алайда, кейінірек 
қазақ қоғамында пір лауазымы «ишан» деп ата-
ла бастады. 

Қазақ даласында әр ғасырда қалың елге аты 
мәшһүр – Мүсірәлі ишан, Қосым ишан, Марал 



87

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан

ишан, Айқожа ишан, Аппақ ишан, Ахмет ишан, 
Әбілақым ишан, Керей ишан, Қожаназар ишан, 
Тілеулес ишан, Әзілхан ишан, Сүлеймен ишан, 
Оспан ишан, Өтеп ишан, Ақмырза ишан, Шабар 
ишан, Досжан ишан және т.б. да көптеген ишан-
дар өмір сүрген. Олардың әрқайсысы сөз жоқ өт-
кен тарихымызда Алаш жұртына рухани қызмет 
еткен діни тұлғалар болатын. Өкінішке қарай, 
ХХ ғасырдың басында Кеңес үкіметінің орнауы-
мен дін адамдары қуғындалып, ишандық мектеп 
ауыр соққыға ұшырады (Исахан, Сманов, 2021).

Ишандардың қоғамдағы атқаратын функ-
циясына тек руханият істері ғана жатады десек 
қателесеміз. Олар халықтың моральдік компасы 
ғана емес, діни білім берумен және дәрігерлік 
(халық емшілігі) істермен де шұғылданған. Тіп-
ті, халық мүддесі үшін керек кезде, атқа қонып, 
қол бастаған. Мысалы, Марал ишан Құрбанов 
Бұқара медреселерінде ұзақ жылдар бойы оқып 
келгеннен соң, ел ішінде әулиелігімен аты шы-
ғып, діни ағартушылық және халық емшілігімен 
шұғылданып, жұртқа қызмет жасайды. Ресей 
отаршылдығы мен Хиуа басқыншылығына қар-
сы тұрып, кейде қолына қару алып, әскери іс-қи-
мылдар да жасаған (Крафть, 1900).

Мұсылман қоғамында ишандардың діни 
қызметті жалғастырған ұрпақтарын «мақсым» 
деп атайды. «Мақсым» – араб тілінде (маһдум) 
«еркек ұл» (Исахан, 2022) мағынасын білдіреді. 
Діни терминде «ишанның ұлы» немесе «ишан-
ның ұрпағы мағынасына саяды. Мақсымдар 
бөлек діни институт құра алмаса да, қазақ қо-
ғамында діни-рухани функцияларды шама-шар-
қынша атқаруға күш салды. 

Қазақ қоғамындағы діни қызметшілердің 
ішінде аса белсенлерінің бірі – ахундар еді. 
«Ахун» сөзінің этимологиясына тоқталар болсақ. 
Түрік халықтарының тарихын зерттеген Зәки 
Уалиди Тоған «ахун» терминін христиандықтың 
несториан бағытымен сабақтастырады. Ол орта 
ғасырларда Орталық Азияның Жетісу аймағын-
да несториандықты насихаттаған дін уағызшы-
ларын грек тілінде «аргун» немесе «архун» деп 
аталғанын алға тартып, «ахун» сөзінің осыдан 
келіп шыққан болуы ықтимал екеніне ерекше 
мән береді (Zeki Belidi Togan, 1940) Негізінде, 
парсы тілінде «ахун» сөзі «жер асты жолы» және 
«үңгір» (Рубинчик, 1970, 46 б.) – деген мағына-
ларды білдіреді. Алайда, «жер асты жолы» және 
«үңгір» сөздерінің «ахун» деген діни лауазымға 
қатысы жоқ. Зерттеушілер, «ахун» сөзін парсы 
тіліндегі «хунд» және «хауәнд» сөздерінен шық-
қандығын, «хунд» сөзі – «оқыды», «талдады», ал 

«хауәнд» сөзі – «ұстаз», «мырза» мағыналарын 
беретінін, «хунд» және «хауанд» сөзінің алдын-
дағы «а» (а-хунд) әрпі «аға» немесе «құрметті» 
мәртебесін білдіретінін айтады (Исахан, 2020). 
Түркі тіліндегі «аға» атауы да ақылы толысып, 
тәжірибесі мол, көпті көрген, жасы үлкен кісіге 
қарата қолданылған (Абурахманова, 1997). Қа-
зіргі парсы тілінің қолданысында «ахун» дегені-
міз – оқымысты, зерттеуші, ұстаз, мырза, ғұлама 
мағыналарына саяды (Восканян, 1986). 

Алғаш рет «ахун» сөзі арнайы діни лауазым 
ретінде Шағатай ұлысын Әмір Темір билеген 
тұста пайда болды. Бұл атау тақуа әрі ғалым 
адамға берілді. Мысалы, сол кезеңде өзінің ас-
қан діни білімінің арқасында Герат қаласындағы 
үш медресені қатарынан бір уақытта басқарған 
Мәулана Фасихуддин Низамиге «ахун» лауа-
зымы берілген еді (Исахан, 2020). Одан кейінгі 
Сафауилер кезінде де «ахун» діни атақ ретінде 
көрнекті діни тұлғаларға берілді. Атақты пар-
сы ойшылы Молда Садр Ширази да «ахун» деп 
аталған. Осылайша Хорасан, Орта Азия аума-
ғында XX ғасырға дейін «ахун» жоғары дәреже-
лі діни тұлғалардың атауына айналды. Мысалы, 
атақты ирандық имам Мұхаммед Кәзім Хора-
сани «Ахун Хорасани» атымен танымал болған 
(Байбосынұлы, 2020).

Ахун лауазымындағы дін қызметкері тура-
лы деректер қазақ хандарына қатысты тарихи 
мағлұматтарда да кездеседі. Дж.Кэстльдің «1736 
жылы Орынбордан Қырғыз-қайсақ ордасының 
ханы Әбілқайырға сапар күнделігі» атты жаз-
басында ханның ұлы Ералы сұлттаның қызме-
тінде Бұқаралық ахунның болғанын баяндайды 
(Кэстль, 2013). Ахундар инситутының ресмиле-
нуіне Патшалық Ресей үкіметінің мұсылмандар-
ды басқаруға қатысты саяси ұстанымы мейлінше 
оң әсер етті. Ресей патшайымы Анна Иоаннова-
на 1736 жылғы жарлығымен өлкелік губенатор-
лықтарда 4 ахуннан тұратын басқару жүйесі құ-
рылды (Адилова, 2010). Кейінірек Патша үкіметі 
1788 жылы Орынбор муфтилігін («Махкам-и 
шариийа исламиийа») құрды. Бұл діни құрылым 
жүйесінде діни қызметтердің әмбебап механиз-
мі бекітілді. Аталған діни мекеменің жүйесін-
де муфти, қазы, ахун, мудәрис, муәзин, молда, 
хатип секілді діни қызметкерлер жұмыс істеді 
(Мирзагелдиев, Рашимбетов, 2019).

Орынбор мүфтилігі құрылғанға дейінгі Ре-
сей патшалығындағы діни қызметкерлердің ие-
рархиясында ахундар ерекше мәртебеге ие еді. 
Ахундық мәртебе алу үшін Орынбор маңында-
ғы Қарғалы слободасындағы Сейіт ауылындағы 



88

Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі

медреседе талапкерлер емтихан тапсыратын. 
Емтиханнан жақсы нәтиже алған діни қызмет-
керлер ахун лауазымына ие болатын (Адилова, 
2010). Ал, исламдық білім беретін медреселер-
де ибтидайи (бастауыш медресе), оқу мерзімі 4 
жыл, рушдия, оқу мерзімі 3 жыл, иғдадия (жо-
ғары оқу орнына дайындық), оқу мерзімі 3 жыл, 
ғалия (жоғары білім), оқу мерзімі 3 жыл, жалпы 
12-13 жылдық білім берілетін (Әбдірәсілқызы, 
2013). А.  Ю.  Хабутдинов келтірген деректерге 
сүйенетін болсақ, діни қызмет корпусында ахун-
дар жоғары мәртебелі лауазым саналған. Олар 
медреселер мен мешіт істеріне, азаншы мен ма-
халла имамдары секілді дін қызметкерлердің 
жұмысын қадағалайтын (Хабутдинов, 2012). 
Яғни, Орынбор муфтилігі құрылмай тұрып 
ахундардың халық алдында беделі жоғары еді. 
Ахундар бейресми түрде діни қызметкерлердің 
білімі мен қабілетін тексеріп, емтихан өткізе-
тін. Дін қызметкерлерін имамдық, мүдәрістік, 
азаншылық қызметтерге тағайындайтын. Мешіт 
құрылысын жүргізуге рұқсат беретін. Жұма на-
мазындағы рәсімдердің атқарылуын, сондай-ақ, 
діни оқу орындарының қызметіне тексеру жүр-
гізетін (Загидуллин, 2013). 

Ахундардың халық алдындағы беделі жоға-
рылаған сайын діндарлар арасында ахун болуға 
деген ұмтылыс күрт артқан. Осының нәтижесін-
де ХІХ ғасырдың басында Орынбор өлкесінде 
ахундар саны көбейген. Оның ішінде халық өзі 
«ахун» деп құрметтеген діни қайраткерлер де 
бар еді. Ресей патшалығы ахун мәртебесін ны-
ғайта түсу үшін И. К. Загидуллиннің пікірінше, 
Орынбор муфтилігін Ғабдиссалам Ғабдрахимов 
басқарған тұста «аға ахун» атты діни лауазымды 
бекіткен (Загидуллин, 2013). Қоғамда ахундық 
лауазымның құнын түсірмес үшін бұл атақты 
Орынбор муфтилігінің кеңесі беретін болған 
(Бакиева, 2011).

Орынбор муфтилігінің қарамағында XVIII 
ғасырдың соңына қарай 28 ахун, 969 молда, 1921 
мудәріс қызмет етіп, 114 мешіт пен медресе жұ-
мыс істеді (Ұзақбай, 2016, 146 б.). Кейін біртін-
деп діни қызметкерлердің саны өсе түсті. Мы-
салы, И. К. Загидуллиннің зерттеуінде Орынбор 
муфтилігінде 1833 жылы 68 ахун, 100 хатип, 
1792 имам, 1164 молда, 343 мухтасип, 439 мү-
дәррис жұмыс істеген (Загидуллин, 2013).

Қазақ қоғамында ахундардың діни қызме-
тіне ұқсас қызмет еткен қазылар еді. Араб ті-
лінде түбірі «қада» сөзінен шыққан «қазы» деп 
мұсылман құқығында қоғамдағы дау-дамай-
ларды шариғат үкімдері бойынша шешуге өкі-

летті тұлғаны айтамыз. Құран Кәрімде «қазы» 
сөзі бір жерде «үкім жүргізуші» мағынасында 
өтеді. Мұсылман құқығында «қазының» сино-
нимі «хаким» деп аталады. «Хаким» сөзі «үкім 
шығару құқығына ие басшы» деген мағынада 
қолданылады. Ислам түп-деректерінде «хаким» 
және «қазы» сөздері жиі кездеседі. «Хаким» деп 
мемлекеттік істерде шешім қабылдауға құзырлы 
билеушілер мен үкім шығара алатын ғалымдар, 
ал «қазы» сөзі арқылы – міндетті түрде қазы 
лауазымында болмаса да, адамдар арасындағы 
дауларды шешетін тұлғалар айтылады (Fahriddin 
Atar, 2001).

Қазылардың сот істеріне араласуы түркі да-
ласында Самани, Ғазнауи, Қарақан, Хорезм шах 
дәуірінде орын алды. Қарақан дәуірінде ислам 
діні мемлекеттік дін мәртебесіне көтеріліп, сот 
істерімен тікелей Ханафи мәзһабы ғұламалары 
айналысты. Осы кезеңде Мәуараннахрдан 300-
ден астам фақиһтер шықты. Бұл дәстүр кейін 
Тахири, Ғұри, Мәмуни, Алтунташ, Хорезм шах 
мемлекеттерінде де жалғасын тапты (Исахан, 
2021). Алайда, Шыңғысханның XIII ғасырдың 
алғашқы ширегінде Мәуараннахрға жойқын жо-
рық жасап, аймақты жаулап алуы, мұсылмандық 
сот жүйесіне кері әсерін тигізді. Алғашқыда, 
Шыңғыс ұрпақтары дала заңдарын берік ұстан-
ғанымен, біртіндеп XIII-XIV ғғ. Жошы ұлысы 
мен Шағатай ұлысында діни өзгерістер орын 
алып, мұсылмандық сенім Түркістан мен Деш-
ті-қыпшақта салтанат құра бастады. Тарихи де-
ректерде Алтын орда билеушілері Берке хан мен 
Өзбек ханның Сарайда сот істеріне мұсылман 
қазыларын тартқандығы айтылады. Әмір-Темір-
дің мемлекеттінде қазылар сот істерін тәуелсіз 
жүргізу мәртебесіне ие болды. 

Қазақстанның оңтүстік өңірлеріне саяси ық-
палы болған Қоқан, Бұқар, Хиуа хандықтарында 
қазылар сот істеріне тікелей жауапты еді. ХХ ға-
сырдың 20 жылдарына дейін Орта Азия хандық-
тары мен әмірліктерінде, Қазақстанның оңтүстік 
аудандарында «Бас қазы», «Қазы-калян» ал жер-
гілікті жерде оған бағынышты дін басы (муфти-
лер), соттың тергеуші көмекшілер (әзім молда-
лар), іс жүргізушілер тілмаштар тағайындалды. 
Қазы судьялық қызметімен қатар кейбір әкімші 
істерге де араласты (Seyfettin Erşahin, 1999). Ре-
сей патшалығы 1788 жылы Орынбор муфтилігін 
құрып, қазақтардың бір бөлігі діни-рухани істер 
бойынша соған қарағанда да, аталған діни құры-
лым бойынша қазылық қызметтің рөлі жоғары 
болды. Алайда, қазақтар өз ішіндегі келіспеуші-
ліктерді ескіден билер арқылы шешетін (Исахан, 



89

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан

2025). Сол себепті, Орынбор муфтилігі қазыла-
рының қазақ қоғамында айтарлықтай ықпалы 
болған 

Қазақ қоғамында діни қызметтің әр-алуан 
түрі бар еді. Соның бірі мұсылмандық есеп ісіне 
жауапты мұхстасибтер еді. Араб тілінде «хис-
бә» – «есептеу», «санау», «жеткілікті болу» 
мағыналарын білдіреді. Ал, фиқһтық анықта-
масына келер болсақ, жақсылыққа шақыру, 
жаманшылықтан тию қағидасының негізінде 
сауда-саттық пен экономика саласындағы іс-
-әрекеттердің діни этика мен шариғатқа сәй-
кестігін мемлекет тарапынан бақылау – хисбә 
қызметі деп аталады. Яғни, шариғат тұрғысынан 
қоғамдық қатынас барысындағы жеке тұлғалар 
мен қоғамдық ұйымдардың және мемлекеттің 
құқықтары мен міндеттерінің орындалуын қада-
ғалауды «хисбә» қызметі жүзеге асырады.

Фиқһ ілімінде мұсылман ғұламалары қо-
ғамдық тәртіптің сақталуы үшін діни мемле-
кетте «хисбә» қызметінің болуын парыз кифая 
(міндетті) деп қарастырған. Ал, «хисбә» қызме-
тін мемлекет билеушілері тағайындаған «мұхта-
сибтер» атқарады. Ислам тарихында кейбір ел-
дерде мұхтасиб қызметін атқарушылар «уәли-л 
хисбә», «мутәуәлли-л хисбә», «нәзиру-л хисб», 
«мұхтасиб-қорбашы» деп те аталады (Исахан, 
2020). 

Мұхтасиб – фиқһ саласындағы әдет-ғұрыпқа 
қатысты мәселелерге және адамдардың мате-
риалдық ақысына қатысты даулы істерге үкім 
шығара алады. Алайда, ірі қылмыстық істер мен 
һад (Құрандағы діни жазалар)жазалары берілуі 
тиіс мәселелер мұхтасибтің құзіретіне кірмей-
ді. Ол тараз тарту мен көлем өлшеудегі қулық-
сұмдықтар, сауда-саттықтағы әртүрлі айла-шар-
ғылар, мерзімінде қайтарылмаған қарыздар, 
сатылымға шыққан тауардың адал немесе адал 
еместігін, жұмыс беруші мен алушы арасын-
дағы келіспеушіліктерді, қоңсы ақысы т.б. да 
қоғамдық қатынас барысындағы әртүрлі келең-
сіздіктердің алдын алуға, бақылауға, реттеуге, 
шешуге, үкім шығаруға құқылы (Fahrettin Atar, 
1979).

Даулы істерді қарау барысында мұхтасиб та-
раптардан дәлел мен ант сұрауға құқығы жоқ. Бі-
рақ, мойындалған қылмыстық істерді қарап, қа-
рыздардың қайтарылуын қамтамасыз ете алады. 
Мұхтасиб қазидан қарағанда ұсақ даулы істерді 
қарағанмен, ол қоғамдық қатынас барысындағы 
жөнсіздіктің алдын алуға жедел түрде шара қол-
дануға құқылы. Тіпті, мұхтасибтің жедел іс-ша-
ралары күш қолдану арқылы жүзеге асырылуы 

да мүмкін. Хисбә саласын бақылағандықтан, ол 
қажет жағдайда құпия іс кесу мен зерттеу жұ-
мыстарын да атқара алады (Cengiz Kallek, 1998).

Төл тарихымызға назар салатын болсақ, 
ислам дінін мемлекеттік деңгейде қабылдаған 
Қарақан, Хорезм шах, Алтын Орда империя-
сы, Қазақ хандығы, Қоқан хандығы, Бұқар хан-
дығы, Хиуа хандығы дәуірлерінде мұхтасиб 
қызметінің жұмыс істегеніне куә бола аламыз. 
Тіпті, Ресей патшалығының құрамында болған 
кезімізде де Орынбор муфтилігіне қарасты Қа-
зақ даласында жүздеген мұхтасибтердің жұмыс 
істегенінен хабардармыз. Алайда, Кеңес үкіметі-
нің тарих сахнасына шығуымен мұхтасибтердің 
қызметіне тоқтау салынды. 

Қазақ қоғамында ең көп ұшырасатын дін 
қызметшісі, ол – молдалар еді. «Молда» сөзінің 
шығуына қатысты бірнеше көзқарастар бар. Бұл 
сөз араб тіліндегі «мәула», яғни «ие», «қожа-
йын», «әмірші» деген ұғымды білдіретін сөзден 
шыққан болуы мүмкін. Сонымен қатар, парсы 
тілінде «мулла» сөзі діни қызметкер, діни мұ-
ғалім, дәрігер, білімді адам (Бекмаханов, 1994), 
деген мағыналарды да білдіреді. 

Молда атауы Иран, Түркия, Ауғаныстан, 
Орта Азияның бірнеше елдерінде кеңінен қол-
данылады. Бұл елдерде молда сөзі барлығына 
беріле бермейтіндігін атаған жөн. Онда сөз діни 
білімі қанық, дін жолындағы амалдары толық, 
жеткен дәрежесі биік, жалпы халық алдында бе-
делге ие, үлгі боларлық қасиеттері мен ұстаздық 
ете алатындарға таңылған. Ал Осман империясы 
тұсында бұл сөз қазыларға берілген. Қазақ ұғы-
мында да молда сөзі шариғатты білетін, соған 
амал ететін, діни білімі толық діндар кісілерге 
тіркесіп айтылады. Тіпті, сөздің кісі есімдеріне 
тіркесіп қолданылуы да көрініс берді.

«Молда» лауазымындағы дін қызметке-
рі туралы деректер қазақ хандарына қатысты 
тарихи мағлұматтарда да кездеседі. Мысалы, 
Дж.Кэстльдің «1736 жылы Орынбордан Қыр-
ғыз-қайсақ ордасының ханы Әбілқайырға сапар 
күнделігі» атты жазбасында хан ордасында мол-
далардың діни рәсімдер жасағанын баяндайды 
(Кэстль, 2013). Кенесары ханның ордасында да 
молдалардың рөлі жоғары болды (Бекмаханов, 
1994). Молдалар дүние есігін ашқан нәресетегі 
азан шақырып, ат қоюдан бастап, діни элементті 
қамтыған әртүрлі қызметтерді атқарды. 

Қазақ даласында Ресей патшалығы құрған 
Орынбор муфтилігінің иерархиялық жүйесінде 
«молда» титулына ие діни қызметкерлер бол-
ды. Жұрт оларды «указной молда» деп айтатын. 



90

Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі

Орынбор муфтилігінің жүйесінде молда «имам» 
(Хабутдинов, 2012) лауазымымен бірге қарас-
тырылды. Ресей билігі мұндай лауазымдағы кі-
сілерді мемлекеттік қаулылармен тағайындап, 
бақылауда ұстады. Соның салдарынан атал-
мыш қызмет арнайы тағайындауды қажет етіп, 
мешіттерге жарлықтармен жіберілді. Алайда, 
Орынбор муфтилігіне бағынышты молдалардың 
Орталық Азия медреселерінде діни білім алған-
дармен арақатынасы суық сипатта өрбіді. Ел 
ішінде «указной молдалардың» дүмшелігі қатты 
сынға ұшырайтын. 

Жалпы, дәстүрлі қазақ қоғамында ислам діні 
күшейген сайын дін қызметін атқарған «қалпе», 
«хазірет», «дамулла» деген секілді діни титул-
дардың саны да арта түсті. Әдет-ғұрып пен ша-
риғат жымдасып, бұрынғы ескі құндылықтар ис-
лами реңк ала бастады. Тіпті, Тәңір сенімінің дін 
қызметшісі саналған бақсы, құшынаш, елтілер-
дің өзі ритуалдарын жасағанда, мұсылмандық 
дұғаларды жасауға көшті (Исахан, 2023). Бұл 
сөзсіз, мұсылмандық элементтердің дәстүрлі қа-
зақ дүниетанымымен астасып-қойындасқанын 
білдіреді. 

Қорытынды 

Қазақтардың ұлт болып ұйысып, өз алдына 
мемлекет құрған хандық (XV-XIX ғғ.) дәуірдегі 
рухани ахуалынан хабардар ететін жазба дерек-
тердің аз болуына байланысты, аталған кезеңде 
діни қызметкерлердің иерархиялық құрылымы 
қалай қалыптасқанын, қандай діни лауазымдар-
дың болғанын өкінішке қарай дөп басып айта 
алмаймыз. Ал, Патшалық Ресейге бодан болған 
дәуірде (ХІХ-ХХ ғғ) маңызды істердің көпшілі-
гі хатқа түсірілді. Бұл кезеңде қазақ қоғамында 
әртүрлі атауларға ие діни қызметкерлер құра-
мы жұмыс істеді. «Муфти», «қазы», «хазірет», 
«халифа», «молда», «имам», «мухтасип», му-
шавир», «ишан», «қаландармен» қатар дін сала-
сында «ахун» лауазымындағы діни қызметкер-
лер де еңбек етті. Тарихи деректерді зерделеп 
қарасақ, олардың халық алдында зор беделге ие 
болғанын байқауға болады. Негізінде, бұл діни 
лауазымдардың әрқайсысы жеке-жеке зерттеуді 
қажет етеді. 

Қазақстан мемлекетінің негізін салушы қа-
зақ ұлтының ислам дінін қабылдағанына бірне-
ше ғасыр болды. Қазақтардың арғы бабалары 
Қарақан, Қыпшақ, Алтын Орда мемлекеттері 
дәуірінде ислам дінін қабылдай бастаған. Де-
генмен, орта ғасырларда қазақтар көшпелі өмір 

сүргендіктен, негізінен мешіт пен медресе ұстай 
алған жоқ. Кейбір отырықшы аймақ тұрғында-
рының ғана тұрақты мешіт пен медресесі бол-
ды. Сондай-ақ, орта ғасырларда қазақ халқы сол 
кезеңдердегі саяси ахуалға байланысты әскери 
өмірге көбірек бейімделді. Осындай жағдайлар-
ға байланысты қазақ халқы исламды қабылда-
ғанымен, орта ғасырларда исламның фундамен-
тальды діни құндылықтары көшпелі халықтың 
руханиятына дендеп ене қойған жоқ. Ал, ХІХ 
ғасырдың алғашқы жартысында Қазақ хандығы 
құлап, Ресей патшалығына халық тәуелді бол-
ған тұста, діни құрылым өзгеріске ұшырады. 
Халықтың рухани өмірінде ресми түрде әртүрлі 
діни қызметтер атқаратын құрылым пайда бол-
ды. Солардың бірі «ахун» лауазымындағы діни 
қызмет еді. Алғашқыда, «ахун» лауазымының 
ресми мәртебесі болды. Бірақ, кейінірек халық 
өзі ұнатқан діни қайраткерлерді ресми таға-
йындаусыз-ақ діни біліміне қарай «ахун» деп 
атай бастады. Қоғамда зор беделге ие болған 
ахундардың халық руханиятына сіңірген еңбегі 
ұшан-теңіз еді. Әрі олар ислам дінінің аймақта 
нығая түсуіне еңбек етті. 

Қазақ қоғамында дәстүрлі әдет-ғұрып пен 
ислам шариғаты қатар қолданылды. Сот про-
цесінде де екі жүйе үйлесім тапты. Бірақ, ХІХ 
ғасырға дейінгі аралықтағы құқықтық жүйеде 
дала заңдары басымдыққа ие-тін. Мемлекеттік 
салық жүйесі мал мен өнімдерге, сондай-ақ зе-
кет пен ұшырға негізделді. Жерлеу, неке, балаға 
ат қою секілді өмірлік салттар шариғатпен ұшта-
сып, ұлттық болмысқа әсер етті.Жалпы алғанда 
дәстүрлі қазақ қоғамындағы мемлекеттік билік, 
құқық, дін, экономика, әскер және әлеуметтік 
құрылымының өзара байланысы ешбір аналогы 
жоқ жүйе еді. Аталған жүйенің ұлт болмысына 
ықпалы нақты тарихи деректер және ғылыми тұ-
жырымдармен қорытындыланды.

Діни наным мен құлшылықтар және өзгеде 
діни іс-шаралар кез-келген қоғамда кездесетін 
құбылыс. Дәстүрлі қазақ қоғамының әлеумет-
тік құрылымы бойынша, діни жауапкершілік-
ті қожалар, пірлер, ишандар, муфтилер, ахун-
дар, молдалар, мұхтасибтер атқарды. Аталған 
дін иелерінің ішінде қазақ қоғамына қожалар 
институтының орны өте жоғары болды. Қазақ 
жеріне сонау VIII ғасырдың екінші жартысын-
да Пайғамбар әулетінің өкілдері дін таратуға 
келіп, діни-рухани мектептер қалыптастырды. 
Олардың ерен еңбегінің арқасында қазақ халқы 
мұсылмандыққа бет бұрды. Көшпелі өмір сүр-
гендіктен, қазақтардың көпшілігі мешіт-мед-



91

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан

ресе ұстай алған жоқ. Алайда, бұл қажеттілік-
ті қожа әулеттері қазақ ру-тайпларымен бірге 
көшіп-қонып жүріп атқарды. Осы себептен де, 

діни жауапкершілікті мойнына алған қожа әу-
летінің өкілдеріне қазақ халқы ерекше құрмет 
көрсетті.

Әдебиеттер

Atar, F. (1979). İslâm Adliye Teşkilâtı. Ankara.
Atar, F. (2001). Kadi. IA, 24 cilt. İstanbul.
Erşahin, S. (1999). Türkistan’da İslam ve Müslümanlar. Sovyet dönemi. TDV. Ankara.
Kallek, C., Bazmee Ansari, A. S., & Kazıcı, Z. (1998). Hisbe. IA, 18 cilt. İstanbul. https://islamansiklopedisi.org.tr/hisbe
Togan, Z. B. (1940). Ahund. Cilt 1. İslam Ansiklopedisi.
Абурахманова, Ғ., Муталлибов, С. (1997). Девону луғат-турк. 1 жилд. Узбекистон ССР «Фан» нашриёти. 
Адилова, Ф. (2010). Қазақ қоғамының саяси өміріндегі Орынбор муфтилігінің орны мен қызметі (XVIII ғ. аяғы – ХХ ғ. 

басы) [Кандидаттық диссертация авторефераты, Алматы].
Әбдірәсілқызы, А. (2013). Қазақстандағы діни білім жүйесі: тарихы, қазіргі жай-күйі және өзекті мәселелері. Діни 

білім беру және ағарту діни экстремизм мен терроризмнің алдын алу факторы ретінде» тақырыбындағы республикалық 
ғылыми-тәжірибелік конференция. Астана.

Байбосынұлы, Қ. (2020). Ахундар мектебі қалай қалыптасты? Мұнара газеті, 12, 8.
Бакиева, Г. Т. (n.d.). Мусульманское духовенство у сибирских татар в XIХ – начале XX в. http://www.tataroved.ru/

publicat/new/Sbornik_OMDS.pdf
Бекмаханов, Е. (1994). Қазақстан ХІХ ғасырдың 20-40 жылдарында. Санат.
Восканян, Г.А. (1986). Русско-персидский словарь. «Руский язык».
Загидуллин, И.К. (n.d.). Звания мусульманского приходского духовенства в округе оренбургского магометанского соб-

рания (конец XVIII – начало XX века). cyberleninka.ru. https://share.google/QL9JHfgIu2EJjprgw
Зиманов, С., & Өсеров, Н. (1998). Шариғаттың әдет-ғұрыпқа әсері. Алматы.
Ибадуллаева, З. Ө. (2016). Қазақ халқының саяси құрылымындағы қожалар институты. https://kozhalar.kz
Исахан, М. (2018). Ислам дінінің Орталық Азияға таралуы және алғашқы түркі-ислам мемлекеттерінің сипаттама-

лары (монография). «Рухани құндылықтарды қорғау қоры».
Исахан, М. (2022). Түркістанның соңғы муфтиі – Алиш Умарқожаұлы! Мұнара газеті, 7, 8.
Исахан, М. (2025). Дәстүрлі қазақ қоғамының әлеуметтік құрылымы және әдет-ғұрып пен шариғат синтезі (моног-

рафия). «Қазақ кітабы».
Исахан, М. (2020). Ахун қандай лауазым? kazislam.kz. https://kazislam.kz/2020/08/ahun-qandaj-lauazym/
Исахан, М. (2017). Ишан атауы кімдерге берілген? kazislam.kz. https://kazislam.kz/2017/12/ishan-atauy-kimderge-berilgen/
Исахан, М. (2020). Мұхтасип – қандай діни лауазым? asyldin.kz. https://asyldin.kz/article/view/id/18027.html
Исахан, М. (2022). Түркістанның соңғы әулиесі – Әбул-ас ибн Әбілхайыр ат-Түркістани. kazislam.kz. https://kazislam.

kz/2022/04/turkistannyng-songghy-auliesi-abul-as-ibn-abilhajyr-at-turkistani/
Исахан, М., & Мұқатай, Е. (2023). Тәңіршілідік. Ұғымы мен мәні, тарихи сипаттамасы, бүгінгі проблемалары. Алматы.
Исахан, М., & Сатыбалдиева, А. (2021). Қазақстандағы ислам тарихы (оқу құралы). Муфтият баспасы.
Исахан, М., & Сманов, Р. (2021). Ишан және ахун діни лауазымы мен мәртебесінің шығу тегі, ұғымы, сипаттамасы. 

Исламтану және араб филологиясы мәселелері атты халықаралық конференция материалдары. Нұр-мүбарак ЕИМУ.
Крафть, К.К. (1900). Изь Киргизской старины. Орынбор.
Кэстль, Д. (2013). Дневник путешествия в году 1736-м из Оренбурга к Абдулхаиру, хану Киргиз-Кайсацкой Орды. Жи-

бек жолы.
Қазыналы Оңтүстік (2013). Серия: Түркістан кітапханасы. Т 56. 3-кітап: Насап-нама. «Нұрлы әлем».
Қауыс, Ұ. (2016). Ұлағат. Тарихи-танымдық толғаныс. Ақтөбе.
Мансұров, Н.Б. (2021). Ислам дініндегі діни атақ-лауазымдар. Түркістан.
Материалы по истории казахских ханств XV-XVIII веков (1969). Алматы.
Материалы по казахскому обычному праву. Сборник. (1948). Алматы.
Мирзагелдиев, Б., & Рашимбетов, Р. (2019). Қазақ қоғамындағы мұсылман дін қызметкерлерінің лауазымдық ерек-

шеліктері: XVIII ғасыр соңы – XX ғасыр басы. Алматы: «Әл-Фарабидің рухани мұрасы мен қазіргі заманғы Шығыс» атты 
халықаралық ғылыми-практикалық конференция жинағы.

Орын Қойлақы, С. (1992). Асыл мұра. Түркістан.
Рубинчик, Ю.А. (1970). Персидско-русский словарь. Москва.
Тұяқбаев, М. (1996). Қожа Ахмет Ясауи кесенесінде жерленген «Мұхаммед ұрпақтары». Ясауи тағылымы. Түркістан.
Хабутдинов, А. Ю. (2012). Религиозное самоуправление и шариатское семейное право в России: опыт Оренбургского 

магометанского духовного собрания в конце XVIII – первой четверти XIX в. Режим доступа: http://rpu-rf.ru/uploads/zabut.pdf
Яссави, Х.А. (2024). Умринг елдек утара (Иброхим Хаққул, Нодирхан Хасан, ред.). «Qamar-media». Тошкент.



92

Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі

References

Äbdırasılqızı, A. (2013). Qazaqstandağı dini bılım jüyesi: tarıxı, qažrıǵı jaı-küyі jäne özektі mäselelerі [The System of Religious 
Education in Kazakhstan: History, Current State, and Key Issues]. Dini bılım beru jäne ağartu dini ekstremizm men terrorizmnıñ 
alına alu faktory retinde» taqırbyndaǵı respublikalıq ğılmı-täjiribelіk konferenciya. Astana. (in Kazakh)

Aburaxmanova, Ğ., & Mutallibov, S. (1997). Devonu luǵat-turk [Dīwān Lughāt at-Turk]. Uzbeksitan SSR «Fan» našriýetı. 
Toşkent: 1 jilt. (in Uzbek)

Adilova, F. (2010). Qazaq qoğamınıñ säýasi ömirindegi Orynbor muftılığıniñ orını men qızmeti (XVIII ğ. ayağı – XX ğ. 
bası) [The Role and Function of the Orenburg Muftiate in the Political Life of Kazakh Society (Late 18th – Early 20th Century)]. 
Kandıdatlıq dissertaciya avtoreferatı. Almaty. (in Kazakh)

Atar, F. (1979). İslām Adliye Teşkilâtı [The Islamic Judicial System]. Ankara. (in Turkish)
Atar, F. (2001). Kadi [Qadi / Islamic Judge]. IA, 24 cilt. İstanbul. (in Turkish)
Baıbosınulı, Q. (2020). Axundar mäktebı qalay qalıptastı? [How Did the Akhunds’ School Develop?] Munara gazeti, 12, 8. (in 

Kazakh)
Baqieva, G.T. (n.d.). Musyl’manskoe dukhovenstvo u sıbırskikh tatar v XIX – nachale XX v. [Muslim Clergy among the Siberian 

Tatars in the 19th – Early 20th Century]. http://www.tataroved.ru/publicat/new/Sbornik_OMDS.pdf (in Russian)
Bekmakhanov, E. (1994). Qazaqstan XIX ğ. 20–40 jıldarında [Kazakhstan in the 1820s–1840s]. Sanat. (in Kazakh)
Erşahīn, S. (1999). Türkistandā Islām ve Müsılmanlar. Sovyet dönemi [Islam and Muslims in Turkistan: The Soviet Period]. 

TDV. Ankara. (in Turkish)
İbadullaeva, Z. Ö. (2016). Qazaq xalqınıñ säýasi qurılımdığı qojağalar instituty [The Institution of Khojas in the Political 

Structure of the Kazakh People]. https://kozhalar.kz (in Kazakh)
Isakhan, M. (2018). Islām dīniniñ Ortalıq Āziyağa taraluı jäne alğaşqı türki-islām memleketteriñ sipattamaları (monografiya) 

[The Spread of Islam in Central Asia and the Characteristics of the Early Turkic-Islamic States]. «Ruḥani qundılıqtardı qorğau qorı». 
(in Kazakh)

Isakhan, M. (2022). Türkıstannıñ soñğı muftii – Aliş Umarqojaұlı! [The Last Mufti of Turkistan – Alish Umarqojauly!] Munara 
gazeti, 7, 8. (in Kazakh)

Isakhan, M. (2025). Dästrīlī qazaq qoğamınıñ äleumettik qurılımdığı jäne ädet-ğurıpqaqa pen şariğattıñ sintēzī (monografiya) 
[The Social Structure of Traditional Kazakh Society and the Synthesis of Customary Law and Sharia (Monograph)]. «Qazaq kītabı». 
Almaty. (in Kazakh)

Isakhan, M. (2020). Axun qandayı lawazım? [What Kind of Title Is “Akhun”?] kazislam.kz https://kazislam.kz/2020/08/ahun-
qandaj-lauazym/ (in Kazakh)

Isakhan, M. (2017). İşan ataýı kımderge berilgen? [To Whom Was the Title “Ishan” Given?] kazislam.kz https://kazislam.
kz/2017/12/ishan-atauy-kimderge-berilgen/ (in Kazakh)

Isakhan, M. (2020). Muxtasıp – qandayı dini lawazım? [Muhtasib – What Kind of Religious Office Is It?] kazislam.kz https://
asyldin.kz/article/view/id/18027.html (in Kazakh)

Isakhan, M. (2022). Türkiśtannıñ soñğı äwliyası – Äbul-as ibn Äbılxayır at-Türkıstani [The Last Saint of Turkistan – Abul-
As ibn Abulkhayr al-Turkistani]. kazislam.kz https://kazislam.kz/2022/04/turkistannyng-songghy-auliesi-abul-as-ibn-abilhajyr-at-
turkistani/ (in Kazakh)

Isakhan, M., & Muqtay, E. (2023). Tängirşılıdık. Uğımı men mäni, tarıxı sıpattaması, bügindegi probleması [Tengrism: Its 
Concept, Meaning, Historical Characteristics, and Contemporary Issues]. Almaty. (in Kazakh)

Isakhan, M., & Satıbaldiyeva, A. (2021). Qazaqstandağı islām tarıxı (oqu quralı) [History of Islam in Kazakhstan (Textbook)]. 
Muftiyat baspası. (in Kazakh)

Isakhan, M., & Smanov, R. (2021). İşan jäne axun dini lawazımı men mártebesiniñ şıǵu tegi, uğımdarı, sipattamaları [The 
Origins, Concepts, and Characteristics of the Religious Titles and Statuses of Ishan and Akhun]. İslamtanıw jäne arab filologiyası 
mäseleleri atıñğı xalıqaralıq konferenciya materialdarı [Proceedings of the International Conference on Issues of Islamic Studies and 
Arabic Philology]. Nūr-Mübäräk EİMU. Almaty. (in Kazakh)

Kallek, C., Bazmee Ansari, A. S., & Kazıcı, Z. (1998). Hisbe [Hisba / The Office of Public Morality Supervision]. IA, 18 cilt. 
İstanbul. https://islamansiklopedisi.org.tr/hisbe (in Turkish)

Kest’l, D. (2013). Dnevnık puteshestviya v godu 1736-m iz Orenburğa k Abdulexairu, xanu Kyrgız-Kaysatskoy Ordı [Travel 
Diary from the Year 1736 from Orenburg to Abulkhair, Khan of the Kirghiz-Kaysak Horde]. Jıbek joly. 

Kraf’t, K.K. (1900). Izy Kyrgizskoy stariny [From Kyrgyz Antiquity]. Orynbor. (in Russian)
Mansurov, N.B. (2021). Islām dīnindegi dini atağ-lawazımdar [Religious Titles and Ranks in Islam]. Türkistan. (in Kazakh)
Materialy po istorii kazahskikh xanstv XV–XVIII vekov (1969). [Materials on the History of Kazakh Khanates of the 15th–18th 

Centuries]. Almaty. (in Russian)
Materialy po kazahskomu obychnomu pravu. Sbornik. (1948). [Materials on Kazakh Customary Law. A Collection.] Almaty. 

(in Russian)
Mirzagediev, B., & Rashimbetov, R. (2019). Qazaq qoğamındağı müsılman din qızmetkerleriniñ lawazımdıq erekşelikteri: 

XVIII ğ. soñı – XX ğ. bası [The Functional Specificities of Muslim Religious Officials in Kazakh Society: Late 18th – Early 20th 
Century]. Almaty, «Äl-Farabi dını ruhani murası men qazaq zamandığı Şığıs» atıñğı xalıqaralıq ğılmı-praktikalıq konferenciya 
jınağı. (in Kazakh)

Oryn Qoılaqı, S.a. (1992). Asıl mura [The Noble Heritage]. Türkistan. (in Kazakh)
Qawıs, Ü. (2016). Ulağat. Tarıxı-tanımdıq tolıñıs [Ulaghat: A Historical–Cognitive Study]. Aqtöbe. (in Kazakh)



93

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан

Qazynalı Oñtüstik – A. (2013). Seriya: Türkiśtan kitapxanasy. T 56. 3-kitap: Nasap-nama [Genealogy / Lineage Book]. «Nurly 
Älem». (in Kazakh)

Rubinchik, Y.A. (1970). Persidsko-russkiı slovar’ [Persian–Russian Dictionary]. Moskva: 1612 s. (in Russian)
Togan, Z. B. (1940). Ahund [Akhund]. Cilt 1. İslam Ansiklopedisi. (in Turkish)
Tuyakbaev, M. (1996). Qoja Ahmet Yassaui kesenesinde jerlengen «Muḥammed urpaqtarı» [“Descendants of Muḥammad” 

Buried in the Mausoleum of Khoja Ahmed Yasawi]. Yasawi tağılımı [The Yasawi Tradition]. Türkistan. (in Kazakh)
Voskanian, G.A. (1986). Russko-persidskiı slovar’ [Russian–Persian Dictionary]. «Russkiı yazık». (in Russian)
Xabutdinov, A. Y. (2012). Religiioznoe samoupravlenie i šariatskoe semeinoe pravo v Rossii: opıt Orenburgskogo 

magometanskogo dukhovenstva v kontse XVIII – pervoy četverti XIX v. [Religious Self-Governance and Sharia Family Law in 
Russia: The Experience of the Orenburg Muslim Clergy in the Late 18th – First Quarter of the 19th Century]. Režım dağdarısı: http://
rpu-rf.ru/uploads/zabut.pdf (in Russian)

Yasawi, Kh.A. (2024). Umrıń eldek utara (İbrohim Haqqul, Nodirkhan Xasan, red.) [Your Life’s Valuable Legacy (Ibrohim 
Haqqul, Nodirkhan Xasan, eds.)]. «Qamar-media». Toşkent. (in Uzbek)

Zägidullin, I.K. (n.d.). Zvaniya musyl’manskogo prikhodskogo dukhovenstva v okruge Orenburgskogo magometanskogo 
sobranıya (konts XVIII – nachalo XX veka) [Titles of the Muslim Parish Clergy in the District of the Orenburg Mohammedan 
Assembly (Late 18th – Early 20th Century)]. cyberleninka.ru. https://share.google/QL9JHfgIu2EJjprgw (in Russian)

Zimanov, S., & Öserov, N. (1998). Şariğattıñ ädet-ğurıpqaqa äseri [The Influence of Sharia on Customs and Traditions]. 
Almaty. (in Kazakh)

Авторлар туралы мәлімет:
Арыстанбекұлы Нұржан – Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университетінің PhD докторанты (Алматы, 

Қазақстан, e-mail: dmamyrbaj@mail.ru)
Исахан Мұхан Баймұратұлы (корреспондент-автор) – PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдени университеті дінтану 

кафедрасының доценті (Алматы, Қазақстан, e-mail: alash_ordabasy@mail.ru)

Information about authors:
Arystanbekuly Nurzhan – PhD student at Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 

dmamyrbaj@mail.ru)
Issakhan Mukhan Baimuratuly (corresponding author) – PhD, docent at the Department of Religious Studies Egyptian 

University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, e-mail: alash_ordabasy@mail.ru)

Сведения об авторах: 
Арыстанбекулы Нуржан – PhD-докторант Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, 

Казахстан, e-mail: dmamyrbaj@mail.ru).
Исахан Мухан Баймуратулы (автор-корреспондент) – PhD, доцент кафедры религиоведения Египетского исламского 

университета Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-mail: alash_ordabasy@mail.ru).

2025 жылы 7 ақпанда тіркелді. 
2025 жылы 20 желтоқсанда қабылданды.


