
© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

73

ҒТАМР 21.15.47						      https://doi.org/10.26577//EJRS20254447

Н. Есмағанбет1* , Н. Өтпенов2 ,  

Н. Қайырбеков1 , А. Кызылжык3

1Л.Н. Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті, Астана, Қазақстан 
2Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Қазақстан 

3Ыстамбұл университеті, Ыстамбұл, Түркия 
*e-mail: bas.imam@mail.ru

КЕҢЕСТІК ҚАЗАҚСТАННЫҢ ДІН ЖӘНЕ ҚОҒАМ ҚАЙРАТКЕРІ  
ДҮЙСЕНБЕК ҚАБЫЛАНБАЙҰЛЫНЫҢ  

ӨМІРІ МЕН ШЫҒАРМАШЫЛЫҒЫ 

Бұл зерттеу Кеңес дәуірінде Қазақстан мен Орталық Азия аумағында діни ахуалды талдауға 
арналған. ХХ ғасырдың алғашқы ширегінде идеологиялық қысым мен атеистік саясат жағдайында 
діни өмірдің ерекшеліктері, ислам ғұламаларының рөлі және халық арасындағы діни тәрбиенің 
сақталуы зерттелді. Зерттеудің негізгі мақсаты Дүйсенбек Қабыланбайұлының діни қызметі мен 
ғылыми мұрасын қарастыру арқылы кеңестік кезеңдегі ислам дәстүрлерін сақтау тетіктерін, 
діни сана мен рухани ағартушылығын саралау. Жұмыстың ғылыми мәні зерттеудің мақсатына 
сәйкес – кеңестік кезеңдегі діни өмірді тарихи және әлеуметтік контекстіде талдау арқылы 
ислам тарихының белгілі бір аспектілерін ашу. Тәжірибелік мәні діни білім беру, рухани тәрбие 
беру және мәдени мұраны сақтау саласында ұсыныстар жасауға мүмкіндік береді. Зерттеуде 
тарихи-ғылыми әдіс, салыстырмалы талдау, архивтік құжаттар мен қолжазбаларды зерделеу, іс-
тәжірибелік бақылау сияқты әдістер қолданылды. Бұл әдістер Дүйсенбек Қабыланбайұлының 
қызметін толық әрі дәл сипаттауға мүмкіндік берді. Зерттеу барысында ислам дәстүрлерінің 
кеңестік қысымға қарамастан сақталып, ұрпақтан ұрпаққа жеткізілгені анықталды. Дүйсенбек 
Қабыланбайұлының ғылыми еңбектері, діни материалдарды жинақтауы және қоғамға жеткізуі 
ислам қағидаттарын қоғам талабына сай бейімдеудің тиімді жолын көрсетті. Бұл жұмыс қазақ 
қоғамында діни сана мен рухани ағартушылықтың қалыптасуына, ислам тарихының зерттелуіне 
үлес қосады. Сондай-ақ діни мұра мен дәстүрлерді тарих тұрғысынан түсінуге мүмкіндік береді. 
Зерттеу нәтижелері қазіргі заманғы діни білім беру жүйесінде, рухани тәрбие беру шараларында, 
мәдени және діни мұраны сақтау ісінде қолдануға болады. Дүйсенбек Қабыланбайұлының 
тәжірибесі дәстүрлі исламды қазіргі өмір жағдайына бейімдеуге үлгі болары сөзсіз.

Түйін сөздер: ағартушы, дін, дәстүр, шариғат, ислам

N. Yesmaganbet1*, N. Otpenov2, N. Kairbekov1, A. Kizilcik3

1L.N. Gumilyov Eurasian National University, Astana, Kazakhstan 
2Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan 

3Istanbul University, Istanbul, Turkey 
*e-mail: bas.imam@mail.ru

The life and legacy of Duysenbek Qabylanbayuly:  
a religious and public figure of soviet Kazakhstan

This study is devoted to the analysis of the religious situation in Kazakhstan and Central Asia during 
the Soviet period. In the first quarter of the 20th century, under ideological pressure and atheist poli-
cies, the features of religious life, the role of Islamic scholars, and the preservation of religious education 
among the population were examined. The main purpose of the study is to investigate the religious 
activities and scientific legacy of Duysenbek Kabylanbaiuly in order to identify the mechanisms for 
preserving Islamic traditions during the Soviet period, as well as religious consciousness and spiritual 
enlightenment. The study aims to demonstrate scientific methods for adapting Islamic norms to public 
life. The scientific significance of the work lies in the analysis of religious life in the Soviet period within 
a historical and social context, which allows revealing certain aspects of Islamic history. The practical 
significance is the possibility of applying the research results in the fields of religious education, spiritual 
upbringing, and the preservation of cultural heritage. The study employed historical-scientific methods, 
comparative analysis, examination of archival documents and manuscripts, as well as practical obser-
vation. These methods made it possible to fully and accurately describe the activities of Duysenbek 

https://doi.org/10.26577//EJRS20254447
https://orcid.org/0009-0003-9176-2165
https://orcid.org/0009-0007-6122-6192
https://orcid.org/0009-0005-1786-4686
https://orcid.org/0000-0002-7503-215X
mailto:bas.imam@mail.ru
mailto:bas.imam@mail.ru


74

Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы 

Kabylanbaiuly. During the study, it was established that Islamic traditions were preserved despite So-
viet pressure and were transmitted from generation to generation. Duysenbek Kabylanbaiuly’s scholarly 
works, his collection of religious materials, and their dissemination to society demonstrated effective 
ways of adapting Islamic teachings. The work contributes to the development of religious consciousness 
and spiritual enlightenment in Kazakh society, as well as providing a historical understanding of religious 
heritage and traditions. The results of the study can be applied in the modern system of religious educa-
tion, spiritual upbringing programs, and activities for preserving cultural and religious heritage. Duysen-
bek Kabylanbaiuly’s experience serves as an example of adapting traditional Islam to contemporary life 
conditions.

Keywords: educator, religion, traditions, sharia, Islam

Н. Есмаганбет1*, Н. Утпинов2, Н. Каирбеков1, А. Кызылджик3

1Евразийский национальный университет имени Л.Н. Гумилёва, Астана, Казахстан  
2Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан 

3Стамбульский университет, Стамбул, Турция 
*e-mail: bas.imam@mail.ru

Жизнь и творчество религиозного и общественного деятеля 
 советского Казахстана Дюйсенбека Кабыланбайулы

Данное исследование посвящено анализу религиозной ситуации в Казахстане и Центральной 
Азии в советский период. В первой четверти XX века в условиях идеологического давления и 
атеистической политики изучались особенности религиозной жизни, роль исламских ученых и 
сохранение религиозного воспитания среди населения. Основная цель исследования – изучение 
религиозной деятельности и научного наследия Дуйсенбека Кабыланбайулы с целью выявления 
механизмов сохранения исламских традиций в советский период, а также религиозного созна-
ния и духовного просвещения. Исследование направлено на демонстрацию научных методов 
адаптации исламских норм к общественной жизни. Научная значимость работы заключается в 
анализе религиозной жизни советского периода в историческом и социальном контексте, что 
позволяет раскрыть отдельные аспекты истории ислама. Практическая значимость заключает-
ся в возможности применения результатов исследования в сфере религиозного образования, 
духовного воспитания и сохранения культурного наследия. В исследовании использовались 
историко-научный метод, сравнительный анализ, изучение архивных документов и рукописей, 
а также практическое наблюдение. Эти методы позволили полностью и точно описать деятель-
ность Дуйсенбека Кабыланбайулы. В ходе исследования было установлено, что исламские тра-
диции сохранялись, несмотря на советское давление и передавались из поколения в поколение. 
Научные труды Дуйсенбека Кабыланбайулы, его сбор религиозных материалов и их донесение 
до общества показали эффективные способы адаптации исламского вероучения. Работа вносит 
вклад в формирование религиозного сознания и духовного просвещения в казахском обществе, 
а также позволяет исторически понять религиозное наследие и традиции. Результаты исследова-
ния могут быть использованы в современной системе религиозного образования, мероприятиях 
духовного воспитания и в деятельности по сохранению культурного и религиозного наследия. 
Опыт Дуйсенбека Кабыланбайулы служит примером адаптации традиционного ислама к совре-
менным жизненным условиям.

Ключевые слова: просветитель, религия, традиции, шариат, Ислам

Кіріспе

Ғалымның, діни ағартушының өмір сүру 
кезеңі Қазақстан Кеңес Одағының құрамында 
одақтас республика болған, Кеңес өкіметі билік 
жүргізген тұсқа тура келді. ХХ ғасырдың басын-
да Кеңес Одағы құрылды, оның құрамына Ор-
талық Азия елдері мен Қазақстан да кірді (Нур-
тазина, 2008). Бұл уақыт діндарлар үшін қиын, 
тіпті күрделі кезең болды, өйткені халық арасын-
да діни және әсіресе исламдық негіздерді жою 
процестері күшейді. Билік діни мәселелер мен 
наным-сенімдерді зерттеуге, діни күнтізбеге мән 

беріп, Құрбан айт немесе Ораза айт сияқты діни 
мерекелерді тойлауға, мұсылмандық кітаптар 
мен оқулықтарды оқуға, бастауыш мектептерде 
діни ұстанымдармен оқуға толық тыйым салды 
(Нургалиева, 2005). Қазақстан туралы айтатын 
болсақ, ол кезде ол Қазақ Кеңестік Социалистік 
Республикасы деп аталды және бұл бағытта мә-
селелер аз болған жоқ. Оңтүстік Қазақстан об-
лысының бір ауданында ғана 30 мешіттің 30-ы, 
ал Батыс Қазақстанда барлық діни ғимараттар, 
соның ішінде мешіттер, медреселер, т.б. жабыл-
ды. 1920 жылдары Қазақ КСР аумағында түркі 
емлесін реформалау жөніндегі комиссия белсен-



75

Н. Есмағанбет және т.б.

ді жұмыс істеп, соның нәтижесінде араб графи-
касы кириллицаға көшті. Араб графикасынан 
кириллицаға көшу халықтың сауаттылық деңге-
йін арттыруға оң әсер етті, 1940 жылдарға қарай 
ол 80 пайызды құрады.

Кеңестік кезеңдегі діни ағартушыларының 
қызметін зерттеу қатаң мемлекеттік саясат жағ-
дайында рухани құндылықтарды сақтау және 
бейімдеу үдерістерін түсінудің маңызды та-
қырыбы болып табылады. Кеңес Одағында дін 
буржуазиялық идеологияның құралы ретінде 
танылды, ол жаппай секуляризация және рухани 
институттарды басып-жаншу саясатын жүргізді 
(Wilfred Cantwell Smith, 1957). Сонымен бірге 
әртүрлі аймақтардағы, соның ішінде Орталық 
Азиядағы діни жетекшілер дәстүрлерді жаңа 
шындыққа бейімдей отырып, сақтаудың стра-
тегияларын әзірледі. Бұл процестерді талдау 
мәдениеттер мен рухани тәжірибелердің өзара 
әрекеттесу механизмдерін анықтауға, сондай-
-ақ шектеулер жағдайында әлемдік діни ойдың 
жергілікті рухани идеялардың қалыптасуына 
қалай әсер еткенін анықтауға мүмкіндік береді. 
Жұмыста діни білім берудің түрлі аспектілері 
жаһандық және қазақстандық үдерістер кон-
текстінде зерттелді, сонымен қатар кеңестік ке-
зеңдегі Қазақстанның негізгі діни және мәдени 
ағарту қызметкерлерінің қызметі қарастырыл-
ды. Бұл дүниежүзілік және жергілікті деңгейдегі 
діни білім берудегі теориялық тәсілдер болды. 
Дүниежүзілік деңгейде және Кеңес Одағындағы 
діни институттарға әсер ететін секуляризация-
ның ерекшеліктері зерттелді. Бұл процестер діни 
идеялардың саяси қысым мен қатаң мемлекеттік 
бақылау жағдайында сақталуына және өзгеруіне 
әсер етті. 

Сондай-ақ Еуропадағы модернизациямен 
және мәдени алмасумен қатар жүрген діни жаң-
ғыру тенденциялары зерттелді. Діни құндылық-
тар туралы еуропалық идеялардың Орталық 
Азияға, оның ішінде Қазақстанға ену жолдарын 
және бұл идеялардың діни және білім беру үде-
рістерінде қалай көрініс тапқанын зерттеу ма-
ңызды болды. Онда Қазақстандағы жергілікті 
рухани көшбасшылардың дәстүрлі рухани мұра-
ны сақтай отырып, еуропалық діни ойдың эле-
менттерін кеңестік идеология контекстіне қалай 
бейімдегені зерттелді.

Кеңес Одағы тұсында Қазақстандағы діни 
ахуал әлсіреді, оның жан-жақты толыққанды 
дамуға қауқары болмады. Кеңестік кезеңде Қа-
зақстандағы жергілікті халық арасында негізгі 
дін ханафи мәзһабындағы (мектеп) сүнниттік 

ислам болды (Баишев, 1981). Қазақстанда көп-
теген мешіттер мен медреселер сақталып қалды, 
бірақ олар енді дінге тірек қызметін атқармай, 
негізінен тарих және этнография нысандары ре-
тінде пайдаланылды. Кеңес үкіметінің дінге қа-
тысты қатаң саясатына қарамастан, адамдар өз 
негіздерін, салт-дәстүрін, дінін сақтауға тырыс-
ты. Кеңестік Қазақстанда ресми түрде болмаса 
да, халық арасында діни мәдениет пен оның 
құндылықтарын сақтауға тырысқан, сол кезде-
гі кеңес өкіметі тарапынан бірнеше рет қуғын-
сүргінге ұшырап, жазаланған білімді, сауатты 
имамдар мен молдалар көп болды.

Кеңес Одағы кезінде Орта Азия мен Қазақ-
стан өңіріндегі осындай діни сауат иелерінің 
қатарында Дүйсенбек Қабыланбайұлы да бар. 
Ол әрқашан адамдардың қоғамдық және жеке 
өміріндегі діни фактордың рөлі қайтадан арта 
бастаған уақыт келеді, бұл діни мәселе тарихын 
жаңа теориялық және әдістемелік позициялар-
дан зерттеуді қажет етеді деген пікірді ұстанды. 
Діни мәдениеттің құндылықтары сұранысқа ие 
болады, өйткені дін әрбір халықтың өмірінде 
маңызды рөл атқарады және оның мәдениеті-
нің ажырамас бөлігі болып табылады. Бірақ бұл 
ойлардың барлығы осы кезеңде қиын және қа-
былданбайтын болды, өйткені кеңестік кезеңде 
барлық діни ағымдар мен діндерге тыйым са-
лынған.

Мемлекеттегі діни ахуалға қатысты оқылған 
және зерттелген көптеген кітаптарға ғылыми 
қорытынды жасап, талдау жасай отырып, Ке-
ңес өкіметі тұсындағы діни ахуалдың жай-күйін 
және халықтың рухани-діни мұрасының даму 
динамикасын бағалай отырып, сол кездегі дінді 
ұстанатын мұсылман ағартушыларға өз дінінің 
барлық сұлулығы мен құндылықтарын сақтап, 
кейін оны қарапайым халыққа жеткізу оңай бол-
ған жоқ деп айта аламыз. Мұның барлығына ең 
алдымен, жалпы мемлекеттегі дін мәселесіне қа-
тысты Кеңес өкіметінің қатаң және қиын режимі 
кедергі болды.

Мұрағат құжаттарына сүйене отырып, ХХ 
ғасырдың 30-70 жылдарындағы дінге байланыс-
ты қабылданған заңдар мен діни жағдайларға 
көптеген ғылыми талдаулар жасауға болады. 
Бірақ сол кездегі қазақ қоғамының ұстанымы 
мен діни ахуалының ақиқаттығын көрсету үшін 
жеке кітапхана қорында сақтаулы тұрған діни 
саладағы бірегей қолжазба кітаптар мен сирек 
кездесетін әдебиеттерге классикалық талдау 
жүргізе отырып, терең діни таным иесі, интел-
лектуалдық қасиеті жоғары қазақ ағартушысы, 



76

Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы 

дін қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының 
тұлғасын анықтаумен тоқталғымыз келеді.

ХХ ғасырдың 30-жылдарының өзінде біз 
ескі дәстүрлі қоғамның жаңа социалистік қо-
ғамға айналуын көріп отырмыз, бұл да қазақс-
тандық қоғамның дамуына үлкен әсер етті. 
Орталық Азия мен Қазақстан өзінің көпұлт-
тылығымен, көп құрылымды экономикалық 
дамуымен және әлеуметтік дамудың әркелкі-
лігімен ерекшеленді, бұл дінге қарсы кеңестік 
саясатты жүзеге асыруды айтарлықтай қиын-
датты. Аумақ халқы дәстүрлі түрде өзінің жо-
ғары діндарлығымен ерекшеленді, бұл тарихи 
дәстүрлермен, қала халқымен салыстырғанда 
ауыл халқының басымдығымен, ұлттық құ-
рамының алуандығымен және жергілікті діни 
орындардың медреселер мен мешіттердің бел-
сенділігімен байланысты болды.

Шыны керек, Кеңес өкіметі тұсында бүгінгі 
жас ұрпақ біле бермейтін қаншама зиялы қауым, 
дін ғұламалары қиын-қыстау кезеңде өмір сүр-
ді. Яғни, сол кездегі сауатты азаматтар өздерінің 
ішкі рухани құндылықтарына сай келмейтін қа-
ғидалармен өмір сүруге мәжбүр болды. Бұл кез-
де ұлтымыздың өзіне тән мәдениетіне, тарихи 
болмысына, дүниетанымына сай келмейтін жаңа 
заң, жаңа талап аясында бүкіл халықты күштеп 
бағындыру саясаты жүргізіліп жатты. Бұл сая-
сатқа ашық қарсылық көрсеткендер жазаланды, 
лагерьлерге жіберілді, тіпті атылды. Бұл бізге 
қазіргі мұрағат құжаттарында кездесетін факті-
лер мен деректерден белгілі. Бірақ мұндай дін-
дар, сауатты ағартушылар арасында көп адам-
дар енді ашық қарсылық көрсетпей, өздерінің 
саналы өмірін ұлтына, бүкіл адамзатқа пайдалы 
етуге барынша байыптылықпен ұмтылды. Бірақ, 
өкінішке орай, Кеңес үкіметінің саяси ұмтылы-
сы мен мақсаты мүлде басқа еді. Кеңес үкіме-
ті дінді большевизм мен коммунизмнің толық 
идеологиясын орнату жолындағы елеулі кедергі 
ретінде қарастырды. 

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және мақ-
саты мен міндеттері

Зерттеу жұмысы Дүйсенбек ақсақалдың жи-
нақтаған діни материалдары мен қолжазбалары-
ның ғылыми құндылығын бағалауға мүмкіндік 
береді. Оның еңбектері тек жеке тұлғаның қыз-
метін сипаттап қана қоймай, кеңес дәуіріндегі 
қоғамдағы діни тәжірибелерді, білім беру жүйе-
сін және ислам ілімдерінің таралуын жан-жақ-
ты көрсетуге арналған. Бұл материалдар қазіргі 

заманғы зерттеушілерге исламдық ғылымның 
дамуын, діни құндылықтарды сақтау әдістерін 
және халықтың рухани өмірін тарихи тұрғыдан 
талдауға нақты деректер береді.

Зерттеу барысында Дүйсенбек ақсақалдың 
қызметі аймақтық мәдениет пен дәстүрлердің 
дамуына қосқан үлесі де қарастырылады. Оның 
іс-тәжірибесі арқылы діни тәрбиенің, рухани 
ағартушылықтың және исламдық мәдени мұра-
ның ұрпаққа жеткізілуі жүзеге асырылды. Со-
нымен бірге, бұл зерттеу қазіргі заманғы діни 
білім беру және рухани тәрбие саласында қол-
данылатын практикалық ұсыныстарды әзірлеу-
ге, қоғамдағы мәдени және діни сабақтастықты 
нығайтуға мүмкіндік береді.

Зерттеу жұмысының нысаны – тұлғаның өмір 
жолын зерттеу арқылы кеңес кезеңіндегі діннің 
шынайы күйін, рухани сабақтастықты және ұлт-
тық дүниетанымның беріктігін айқындау. Кеңес 
дәуіріндегі діни ахуалды Дүйсенбек ақсақалдың 
өмірі мен ағартушылық қызметі арқылы талдап, 
оның өңірлік ислам дәстүрін сақтаудағы рөлін 
анықтау. 

Зерттеудің міндеттері: Кеңестік дін саясаты-
ның Қазақстандағы әсерін сипаттау; Дүйсенбек 
ақсақалдың өмірбаяны мен діни біліміне шолу 
жасау; оның ағартушылық және молдалық қыз-
метінің негізгі бағыттарын айқындау; отбасында 
сақталған діни мұраның ғылыми құндылығын 
көрсету; рухани еңбегінің аймақтық мәдениет-
тегі орнын бағалау.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы

Зерттеудің әдістері ретінде тарихи деректер-
ді жүйелі түрде талдау, салыстырмалы тарихи 
талдау, биографиялық әдіс, контенттік талдау, 
анализ бен синтез, индукция мен дедукция, абст-
ракциялау және модельдеу секілді ғылыми-тео-
риялық әдістер қолданылды.

Зерттеу бірнеше кезеңнен тұрды: алдымен 
кеңестік кезеңдегі дін саясаты мен қазақ дала-
сындағы исламдық ағартушылыққа қатысты 
әдебиеттерге шолу жасалды; кейін мұрағат ма-
териалдары, ауызша деректер және қолжазба 
мұралар жинақталды; соңғы кезеңде алынған 
деректер талданып, Қабыланбайұлы Дүйсенбек-
тің ағартушылық қызметіне қатысты қорытын-
дылар жасалды.

Зерттеу нәтижелері кеңестік дәуір жағда-
йында исламдық дәстүрдің сақталу тетіктерін 
тереңірек түсінуге, сондай-ақ діни ағартушы 
тұлғалардың қоғамдық сананы қалыптастыруда-



77

Н. Есмағанбет және т.б.

ғы рөлін ғылыми тұрғыдан бағалауға мүмкіндік 
береді. Сонымен қатар зерттеу қорытындылары 
аймақтық тарих, діни білім беру, мәдени саясат 
секілді салаларда діни дәстүрлердің маңызын 
ескеру қажеттілігін айқындайды.

Зерттеу материалдары ретінде кеңестік ке-
зеңдегі дінге қатысты ресми құжаттар, мұра-
ғаттық жазбалар, Дүйсенбек ақсақалдың жеке 
кітаптары мен қолжазбалары, оның қызметіне 
қатысты ауызша деректер, этнографиялық мә-
ліметтер және тақырыпқа байланысты отандық 
және шетелдік зерттеушілердің еңбектері пайда-
ланылды.

Зерттеу сұрақтары «Кеңестік кезеңдегі діни 
саясат қазақ қоғамының рухани өміріне қалай 
әсер етті? Ағартушы тұлғалар исламдық білімді 
қандай жолмен сақтады? Дүйсенбек Қабылан-
байұлының қызметі өңірлік діни дәстүрдің сақ-
талуына қандай үлес қосты?» деген мәселелер 
аясында анықталды.

Нәтижелері және талқылау

Қазақстандық ғалым Г.Д. Мұхтарова дін мен 
мемлекет арасындағы заңнамалық және құқық-
тық қатынастардың екі кезеңін жазып көрсете-
ді. Атап айтқанда, 1917-1928 жылдар аралығы 
Кеңестік Қазақстандағы мемлекет-дін қатынас-
тарының алғашқы кезеңі болып табылады. Бұл 
кезеңде мемлекет-дін қарым-қатынасының ке-
ңестік үлгісінің, дін және шіркеу туралы қаулы-
лардың дамуы және оларды жүзеге асырудың 
басталуы болды. Екінші кезең 1929-1942 жыл-
дар аралығы бітіспес құдайсыздық пен дінге 
қарсы террордың салтанат құру кезеңі ретінде 
атап көрсетіледі. Дін саясатын қатаңдату бағы-
тында түзету Бүкілресейлік Орталық Атқару Ко-
митеті мен РКФСР Халық Комиссарлары Кеңе-
сінің 1929 жылғы 8 сәуірдегі «Діни бірлестіктер 
туралы» Қаулысымен қамтамасыз етілді» (Pipes 
Richard, 1960).

Қоғамға ықпалын сақтап қалуға тырысқан 
Кеңес үкіметі бастапқыда ұлттық және діни 
факторларға мұқият көңіл бөлді. Мұсылмандар 
санының көптігі мен ұлттық өңірлерден айы-
рылғысы келмеуі Кеңес үкіметін олардың құр-
метіне ие болуға бағытталған саясатты икемді 
жүргізуге итермеледі. Ерекшелігі, Кеңес үкіметі 
үшін исламға деген көзқарас мұсылман аймақта-
рында режимнің өмір сүру мүмкіндігімен байла-
нысты болды. Бірқатар зерттеушілер атап өткен 
исламға деген көзқарастың екі жақтылығы осы-
дан туындайды: бір жағынан оған қарсы кескі-

лескен күрес, екінші жағынан ынтымақтастыққа 
ұмтылу. 

Кеңес Одағында дін қатаң секуляризация 
және атеизм саясатын ұстанған мемлекеттің 
үнемі қысымына ұшырады. 1920 жылдары бас-
талған дінбасылар мен діни ұйымдарға қарсы 
қуғын-сүргін шіркеулердің, мешіттердің және 
басқа да діни ғибадат орындарының жаппай жа-
былуына, сондай-ақ діни қызметкерлердің тұт-
қындалуы мен қудалануына әкелді (Frank Allen, 
2001). Атеизм саясаты діни дүниетанымды ғы-
лыми-материалистік көзқараспен алмастыруға 
ұмтылды, бұл ағартушылық және діни инсти-
туттарға қатты әсер етті. Алайда, мемлекеттің 
қатал саясатына қарамастан дін жасырын түрде 
өмір сүре берді (Abul-Fazi Ezzati, 1994). Қазақс-
танда және Орталық Азияның басқа республика-
ларында діни жетекшілер қатаң бақылау жағда-
йында рухани дәстүрлерді сақтаудың жолдарын 
іздестірді. Көптеген діни ілімдер ұрпақтар ара-
сындағы байланысты сақтап, рухани мұраны 
қолдайтын отбасылық ортада немесе астыртын 
қауымдастықтарда берілді. КСРО-дағы атеизм 
саясаты елдегі діни ойлардың дамуына да әсер 
етті. Қоғамдық діни талқылаулар мен іс-шара-
ларға тыйым салынғандықтан, теологтар мен 
діни жетекшілер өз идеяларын білдірудің жаңа 
түрлерін іздеуге мәжбүр болды. Бұл діни фило-
софияның дамуына әкелді, ол қуғын-сүргін жағ-
дайында жасырын болды, бірақ Кеңес Одағында 
діни білім беру және рухани мұраны сақтау үшін 
маңыздылығы кем емес. Мемлекеттің қатал сая-
сатына жауап ретінде Кеңес Одағында дін жаңа 
жағдайларға бейімделуге мәжбүр болды. 1940 
жылдары, Екінші Дүниежүзілік соғыстан кейін 
Кеңес үкіметі дінге деген көзқарасын жұмсарт-
ты, бұл кейбір діни институттардың ішінара қал-
пына келтірілуіне мүмкіндік берді. Дегенмен, 
діни көшбасшылар қатаң бақылауда болды және 
олардың қызметі мемлекеттік шеңберлермен 
шектелді (Robert D. Crews, 2006).

Қазақстандағы және Орталық Азияның бас-
қа аймақтарындағы діни жетекшілер өздерінің 
жұмыс әдістерін кеңестік режимге бейімдеді. 
Мұсылман жетекшілері, әсіресе діни бірегейлік-
ті сақтаудың негізі ретінде халықтық әдет-ғұ-
рыптар мен мәдениетті пайдалана отырып, діни 
дәстүрлерді сақтауға тырысты (Сaидбaев, 1978). 
Бұл кезеңде Орталық Азияда сопылық тәжіри-
белер белсенді дамып, жабық қауымдастықтар-
да рухани дәстүрлерді сақтауға мүмкіндік берді. 
Кеңес өкіметі тұсында дінді бейімдеу мемлекет 
талаптарына сай келетін діни қызметтің құқық-



78

Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы 

тық нысандарын құруды да қамтыды. Атап айт-
қанда, діни жетекшілердің қызметін бақылайтын 
және діни ұйымдар мен мемлекет арасындағы 
байланысты қамтамасыз ететін Орталық Азия 
және Қазақстан мұсылмандары діни басқармасы 
сияқты ресми діни құрылымдар құрылды. 

Қазақстандағы діни ой-пікірдің дамуы ке-
ңестік кезеңде қатаң мемлекеттік бақылау жағ-
дайында өтті, бірақ бұл рухани жетекшілердің 
қызметін жалғастыруға кедергі болмады. КСРО-
ның басқа республикалары сияқты Қазақстанда 
да дін ұлттық болмыс пен рухани құндылық-
тарды сақтауда маңызды рөл атқарды. Діни же-
текшілер қуғын-сүргінге қарамастан жергілікті 
қауымдастықтармен байланысын үзбей, руха-
ни білімдерін ауызша дәстүрлер мен жасырын 
жиындар арқылы жеткізді (Малашенко, 1996). 
Кеңестік секуляризация жағдайында Қазақстан-
да діни ой шектеулі шеңберде дамыды, бірақ 
бұл діни білім мен дәстүрді қолдайтын рухани 
қауымдардың қалыптасуына кедергі бола алма-
ды. Мысалы, көптеген мұсылман қауымдасты-
ғының жетекшілері халықаралық діни орталық-
тармен байланыста болды, бұл оларға дәстүрлі 
ислам мәдениетінің элементтерін сақтауға мүм-
кіндік берді (Иванов, Трофимов, 2004). Рухани 
мұраны сақтауда сопылық бауырластықтар да 
маңызды рөл атқарды. Қазақстандағы діни ой-
пікірдің дамуында қуғын-сүргін жағдайында өз 
білімдерін рухани дәстүрді сақтауға жұмсаған 
дін ағартушылары ерекше рөл атқарды. Олар-
дың қызметінің нәтижесінде Қазақстанның мә-
дени өмірінде маңызды рөл атқарып келе жатқан 
рухани мұраның елеулі бөлігін сақтауға мүмкін-
дік туды. 

Шындығында, бұл кезеңдерде қазақ хал-
қының әдет-ғұрпы, салт-дәстүрі, жалпы дүние-
танымы мұсылмандық қағидалармен үйлесім 
тауып, тұтастай бірігіп, тұтастай ұқсас болды 
(Мустафина, 1992). Тарихи деректерге сүйенсек, 
ата-бабаларымыз 751 жылы «Атлах шайқасы» 
кезінде ислам дінімен танысып, араб мұсылман 
әлемімен араласа бастаған (Исахан, Сатыбал-
диева, 2022, Есімқұлов, 2018). Ал бұлтартпас 
дәлел ретінде 942-1210 жылдар аралығында та-
рихи сахнада өзіндік орны бар Қарахан мемле-
кетінің құрылуын және Х ғасырдың ортасында 
исламның Қарахан қағанатының мемлекеттік 
дініне айналуын келтіруге болады. Бір сөзбен 
айтқанда, қазақ халқының ұлттық болмысы, ғы-
лым-білімі, салт-дәстүрі, әдет-ғұрыптары ислам 
дінінің қағидаларымен үндеседі. Қазақ халқы-
ның ғана емес, жалпы Орталық Азияның түркі 

халықтарының мәдени-рухани болмысы ислам 
дінінің құндылықтарымен тікелей байланысты 
(Ораз, 2018). Исламның Орта Азия елдеріне, 
Қазақстанға жеткен кезі – түркі халықтарының 
басын қосып, мұсылман түркі дүниетанымын 
қалыптастырғаны тарихи шындық.

Мұсылман дүниетанымы – өте кең ұғым. 
Біздің жағдайда оны объективті әлемге, ондағы 
адамның орны, адамның өзін қоршаған шын-
дыққа, қоғамға қатынасы, оның наным-сенім-
дері, идеалдары, құндылық бағдарлары, діни 
өмірі мен қызметі туралы көзқарастардың аса 
жалпыланған жүйесі деп түсінеміз. Өзінің әлеу-
меттік спектрінде дүниетаным идеологияның 
негізі бола алады, ал дүниетанымның дамуы 
жеке адамның ғана емес, белгілі бір әлеуметтік 
топтың, халықтың немесе ұлттың кемелденуінің 
елеулі көрсеткіші болып табылады (Султaнгa-
лиевa, 1998). Бізді, түркілерді біріктіретін дүние-
таным түркілердің жаратылыс, адам және дүние 
туралы төл түсініктерінен бастау алатын, дін ға-
лымдары мен теологтар жазған қолжазбалар мен 
кітаптар негізінде қалыптасқан көзқарастар мен 
құндылықтардан тұрады. Бірақ бұл уақытта Ке-
ңес Одағында халықтың зайырлы өмір салтына 
бағытталған қалың бұқарасы болғанын атап өт-
кен жөн (Қамзабекұлы, 2008). 

Бұл жерде, бәлкім, сонау орта ғасырларда-
ғы мұсылман түркі халықтарының қайталанбас 
тұлғалары туралы айта кету де керек шығар. Ке-
шегі Алаш зиялыларын дүниеге әкелген, бүгін-
гі Қазақстан халқын тәуелсіздікке тәрбиелеуші ​​
ата-бабалардың діні мен әдет-ғұрпы, салт-дәс-
түрі мен ұлттық болмысы қаншалықты берік 
болғанын дәлелдеудің қажеті жоқ. Мұны бәрі-
міз жақсы білеміз және мойындаймыз. Өзі үшін 
емес, ұлты үшін, елдің жарқын болашағы үшін 
жанын аямай, қажет болса жанын беруге дайын 
ұрпақ өсірді (Қозыбаев, 2009). Расында да, ата-
баба тәрбиесін бойына сіңірген сол кездегі аза-
маттардың көпшілігі тым болмаса халқына қыз-
мет етті. Әлихан Бөкейхановтың бүгінде бізді 
шабыттандыратын «Тірі болсам, қазаққа қызмет 
етемін» деген сөзінен ғибратты нұсқау алуға бо-
лады (Қойшыбаев, 2001).

Өкініштісі, елімізде қаншама осындай 
адамдар өмір сүргенін біз ойланбаймыз. Олар 
өздерін «тануы», «білуі» жағын ойламай, ұлтқа, 
оның руханиятына қызмет етті. Ең маңызды-
сы – олар «бұл өздерінің азаматтық борышы» 
екенін білді. Қаншама азаматтар уәдесінде тұ-
рып, ұлт болашағы үшін жанын қиды. Бүгінгі 
біздің парызымыз өткенді еске алып, ой елегі-



79

Н. Есмағанбет және т.б.

нен өткізіп, тиісті білім алу. Өкініштісі, тарих-
тың куәсі болған қаншама адам көргенін жұрт-
шылыққа ауызша жеткізсе де, дүниеден озып 
кетті. Қазіргі заман талабына келгенде жазба 
деректерге көбірек жүгінеміз. Соған қарамас-
тан құнды мұра – сирек басылымдарда шық-
қан, шығыс тілдерінде ата-баба әулеттерінің 
отбасыларында, отбасылық жеке қорларда жа-
зылған бірегей қолжазбалар мен кітаптар күні 
бүгінге дейін сақталған.

Нанымды дәлел ретінде бұл мақалада Сыр-
дың киелі жеріндегі Дүйсенбековтер әулетінде 
әлі күнге дейін сақталып келе жатқан Киелі кі-
тап қазынасы туралы тың деректермен бөлісетін 
боламыз. Қабыланбайұлы Дүйсенбек ақсақал-
дың өмірі мен ұрпақтары туралы білетін бола-
мыз.

Қабыланбайұлы Дүйсенбек ақсақал 1905 
жылы Қызылорда облысы, Қармақшы ауданы, 
бұрынғы Қуаңдария, қазіргі Жаңақала ауылын-
да дүниеге келген. Әкесі Қабыланбай бай, ел 
басқарған белгілі азамат болған. Баласы Дүй-
сенбек алғаш Қуаңдариядағы «Ақмырза» меші-
тінде діни білім алып, кәмелеттік жасқа толған 
соң «Алдашпай» (қазіргі Тұрмағанбет ауылы) 
мешітінің иесінің баласы Асан екеуі Самарқан 
қаласындағы медресеге оқуға жіберіледі. Қабы-
ланбайұлы Дүйсенбек жас кезінде өз заманы-
ның білім ошағы болған Самарқан медресесінде 
араб, парсы тілдерінде ескіше білім алған. Ол 28 
жасында Самарқандағы медресені бітіріп, еліне 
оралады. Оны халық алдымен сауатты, білімге 
құштар, көңілді азамат ретінде таниды. Уақыт 
өте келе халық оны «кішкентай молда», «қара 
молда» деп атап кеткен. Ол өзінің емшілік қа-
сиетімен танылған, түрлі шөптерден дәрі-дәр-
мек әзірлеп, сырқаттарды шипалы өлеңдерімен, 
дұғалармен емдеумен айналысқан.

Бірақ Дүйсенбек ақсақал сауатты болғандық-
тан Кеңес Одағы кезінде «қызылдар» оны Мем-
лекеттік Қауіпсіздік Комитетінің бақылауында 
ұстап, намаз оқуға, емшілік жасауға қатаң тиым 
салған. Дәл осындай мақсатпен 1953 жылы Жа-
ңақала ауылынан Қызылорда қаласына ауысты-
рылып, бақылауда ұсталды. Басынан нешетүрлі 
қиын-қыстау кезеңдерді өткерсе де ол өз бағы-
тынан, жолынан таймады. Өмірінің соңына де-
йін ұлтына адал қызмет етіп, қолдан келгенше 
пайдалы болуға ұмтылған ұлтымыздың біртуар 
перзенттерінің бірі деуге болады. Оған құнды 
бірегей қолжазбалар мен шығыс тілдеріндегі си-
рек баспа кітаптары – оның жеке кітапханасын-
дағы бізге жеткен асыл мұрасы дәлел.

Қабыланбайұлы Дүйсенбек саналы ғұмы-
рында ұлт руханиятының дамуына, халықтың 
діни сауаттылығын арттыруға, дін мәселелерін 
үнемі кітап арқылы түсіндіріп, еліміздегі діни 
сауаттылықты арттыруға үлес қосты. 65 жасын-
да туған жерінде қайтыс болды. 

Дүйсенбек ақсақалдың жары Мыңжан Бұ-
зауқызы 1924 жылы дүниеге келіп, 1995 жылы 
18 наурызда 71 жасында дүниеден өтті. Мыңжан 
әжеміз Дүйсенбек ақсақалға тұрмысқа шығып, 
он үш баланы дүниеге әкелген асыл ана болған. 
Бірақ қиын кезеңде көптеген балалары қызылша 
мен көз тиюден қайтыс болды. Аман қалған ұлы 
Әлішер (1940-2000), қыздары Хадиша (1949-
1997) және Зухра (1959). Дүйсенбекұлы Әлішер 
орта білімді – ағаш ұстасы. Өмірде түрлі қолө-
нермен айналысты. Сол кездегі жүйе бойынша 
бригадир, «Облбытснаб» облыстық тұтынушы-
лар одағында ұзақ жылдар қойма меңгерушісі, 
мұнай өнеркәсібі жанданған алғашқы жылдары 
«Құмкөл Мұнай» серіктестігінде бұрғылау құ-
ралдарын сақтайтын қойма меңгерушісі қызме-
тін атқарды. Дүйсенбек ақсақал ұлы Әлішерді 
жастайынан білім нәрімен сусындатып, алты 
жасына дейін араб жазуын үйреткен. Әлішер 
зеректігінің арқасында әкесінің тағылымын 
алып, діни сауатты азамат болды. Ол әкесінің 
жолын қуып, парсы тілін жетік меңгерген. Көп-
тің ішінде діни уағыздарды, шариғат қағидала-
рын жатқа білетін дарынды азамат еді. Әлішер 
есейген шағында Сәдуақасқызы Шаһарбануға 
үйленіп, отбасын құрған. Дүйсенбек ақсақалдың 
ұлы Әлішер Оспанхан (1961), Сүлейман (1963), 
Асанғазы (1966-2021), Балымша (1968-2008), 
Нұрғазы (1971), Бақытжан (1973) және Салтанат 
(196) атты жеті немере сүйді. Қазіргі таңда Әлі-
шер ақсақалдың ұлынан 18 шөбере мен 19 шөбе-
ренің ұрпақтары жалғасын табуда.

Ақсақалдың кенже немересі Дүйсенбек Сал-
танат пен күйеу баласы Ғалымжан 2018 жылы 
Меккеге арнайы сапармен барып, ұлық қажы-
лық парызын өтеп, «қажы» атанды. 2021 жылы 
Дүйсенбек ақсақалдың шөбересі Бақытжанқызы 
Алуа әл-Фараби атындағы Қазақ Ұлттық уни-
верситетінің «Исламтану» мамандығы бойын-
ша мемлекеттік грант иегері болып оқуға түсіп, 
отбасы атынан атасынан қалған құнды жазба 
мұраны ғылыми тұрғыдан зерттеуді өз алдына 
міндет етіп қойды.

Қабыланбайұлы Дүйсенбек ақсақалдың 
жеке кітаптарын сақтап, ұрпақтарына жеткі-
зуде жары Мыңжан Бұзауқызы мен келіні Ша-
һарбану үлкен үлес қосты. Себебі, мешітті мал 



80

Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы 

қорасына айналдырған «қызылдардың» нағыз 
атеистік бағыты өршіп тұрған тұста ұрпақтар 
сабақтастығы ретінде құран атадан балаға сақ-
талып, мұра болып қалды. Дүйсенбек ағаның 
ұлы Әлішердің жары Сәдуақасқызы Шаһарбану 
Дүйсенбековтер әулетіне адал қызмет етіп, сол 
кездегі сырқаттарға ас әзірлеп, ыстық шай беріп, 
Дүйсенбектің, науқастардың, соның ішінде көр-
шілес Орта Азия елдерінен дертіне шипа іздеп 
келгендердің алғысын, мейірімін, ақ батасын ал-
ған үлгілі асыл ана болған.

Дүйсенбековтер әулетінің бірегей қолжазба-
лары мен сирек баспа кітаптары. Қасиетті Қызы-
лорда облысындағы Дүйсенбековтер әулетінде 
атадан қалған шығыс тілдерінде жазылған біре-
гей қолжазбалар мен сирек кітаптардың жалпы 
саны 433 кітап.

Ұрпақтарының айтуынша, құнды кітаптар-
дың саны одан да көп болған. Кезінде сауатты 
азаматтар болғандықтан, біреулер біраз кітап-
тарды уақытша пайдалану үшін алып кеткен, 
осы уақыт бойы олар қайтарылмай, жоғалып 
кеткен. Осы кітапты пайдаланған адамдар ауыл-
дың беделді молдалары болды. 2021 жылдың 
шілде айында Дүйсенбековтер әулетінің шеші-
мімен бұл құнды мұраны зерттеу, аудару және 
еліміздің игілігіне пайдалану мақсатында әл-Фа-
раби атындағы Қазақ Ұлттық университетінің 
кітапханасына тапсыруға келісім берілді. Қазір 
әл-Фараби атындағы университет кітапханасы-
ның сирек кітаптар бөлімінде сақталған көне 
жазба жәдігерлер бұл түркі (аралас, шағатай) 
тілдерінде жазылған көне кітаптар – 164; араб 
тілінде жазылған кітаптар – 231; 3) парсы тілін-
де жазылған кітаптар – 38. Дүйсенбековтер әу-
летінен шыққан бірегей қолжазбалар мен сирек 
баспа кітаптары бір жағынан діни дереккөздерді, 
екінші жағынан Кеңес Одағы кезіндегі Қазақс-
танның тарихи деректерін зерттеуге үлкен үлес 
қосқанын айта кеткен жөн.

Қорытынды

Кеңес Одағы ыдырағаннан кейін посткеңес-
тік елдердің, оның ішінде Қазақстанның рухани 
өмірі мен мәдени болмысын қалпына келтіруде 
діни білім басты рөл атқарды. Кеңес дәуірінде дін 
шеттетіліп, қатаң бақылауда болды, бірақ тәуел-
сіздік алғаннан кейін Орталық Азия елдері өзде-
рінің рухани және діни институттарын белсенді 
түрде қалпына келтіре бастады (Тaсмaгaмбетов, 
2009). Әсіресе, Қазақстан рухани жаңғыруды 
бастан кешіріп, ислам тағы да қоғамдық өмірдің 
маңызды бөлігіне айналды. Осы жаңғырудың 
басты тұстарының бірі дін негіздерін оқытатын 
оқу орындарын қалпына келтіру болды. Кеңес 
өкіметі кезінде жабылған мұсылман медреселері 
қайта жанданып, дін көшбасшыларының жаңа 
буынын даярлауда маңызды рөл атқара бастады. 
Университеттер мен мектептерде мәдениет пен 
рухани білім арасындағы жоғалған байланысты 
қалпына келтіруге көмектескен дін және этика 
тарихы курстары да оқытыла бастады. Мысалы, 
Қазақстанда Алматыдағы Уағыз медресесі сияқ-
ты жаңа медреселердің ашылуы діни білімнің 
жандануының символына айналды. 

Қоғамдық тұрақтылықты сақтауда постке-
ңестік Қазақстандағы діни білім де маңызды 
рөл атқарды. Исламға деген қызығушылықтың 
артуына байланысты діни көшбасшылар бейбіт 
қатар өмір сүру және толеранттылық идеяларын 
белсенді түрде алға тартты, бұл әлеуметтік негіз-
дерді нығайтуға және діни негізде болуы мүмкін 
қақтығыстардың алдын алуға көмектесті. Мем-
лекет және рухани басқармалар қолдайтын діни 
білім беру бағдарламалары моральдық-этика-
лық нормалардың қайнар көзі ретінде діннің жа-
ғымды бейнесін қалыптастыруға ықпал етті. Дін 
қайтадан қазақ қоғамының маңызды элементіне 
айналып, кеңестік дәуірде үзілген рухани және 
мәдени байланыстарды нығайтуға көмектесті.

Әдебиеттер

Abul-Fazi Ezzati (1994). An introduction to the History of the spread of Islam. Ghom.
Frank Allen (2001). Muslim Religious Institutions in Imperial Russia. Brill.
Pipes Richard (1960). Muslims in the Soviet Union // Islam and Communism. Institute for the study of the USSR.
Robert D. Crews (2006). For Prophet and Tsar. Islam and Empire in Russia and Central Asia. Harvard University Press.
Wilfred Cantwell Smith (1957). Islam in Modern History. Princeton University Press.
Баишев, С. Б. (1981). История Казахской ССР (с древнейших времен до наших дней). Наука КазССР.
Есімқұлов, Е. (2018). Ислам тарихы. Самға.
Иванов, В.А., Трофимов, Я.Ф. (2004). Религии в Казахстане: справочник. Аркаим.
Исахан, М., Сатыбалдиева, А. (2022). Қазақстандағы Ислам тарихы. Муфтият.
Қамзабекұлы, Д. (2008). Алаштың рухани тұғыры. Ел-шежіре.
Қозыбаев, І. (2009). Тұлғалар тұғыры. ҚазАқпарат.



81

Н. Есмағанбет және т.б.

Қойшыбаев, Б. (2001). Әлихан Бөкейханов. Жеті жарғы.
Малашенко, А. В. (1996). Мусульманский мир СНГ. Ариэль.
Мустафина, Р.М. (1992). Представления, культуры, обряды у казахов (в контексте бытового ислама в Южном Ка-

захстане в конце XIX-XX веков). Қазақ университеті.
Нургалиева, А.М. (2005) Очерки по истории ислама в Казахстане. Дайк-Пресс.
Нуртазина, Н.Д. (2008). Борьба с исламом. Религиозная политика советской власти в Казахстане в 20-40-е годы ХХ 

века. Қазақ университеті.
Ораз, С.С. (2018). Ұлы Дала төсіндегі Ислам. Қазақстан мұсылмандары діни басқармасы.
Сaидбaев, Т.С. (1978). Ислaм и общество. Опыт историко-социологического исследовaния. Нaукa.
Султaнгaлиевa, A.К. (1998). Ислaм в Кaзaхстaне: история, этничность и общество. Кaзaхстaнский институт стрaте-

гических исследовaний при Президенте РК.
Тaсмaгaмбетов, A.С. (2009). История конфессии Кaзaхстaнa в конце XVIII – нaчaле XX вв.: рaспрострaнение, оргa-

низaционное рaзвитие и миссионерство. Университет Урaльск. 

References

Abul-Fazi Ezzati (1994). An introduction to the History of the spread of Islam. Ghom.
Baishev, S. B. (1981). Istorija Kazahskoj SSR (s drevnejshih vremen do nashih dnej) [History of the Kazakh SSR: From ancient 

times to the present]. Nauka KazSSR. (in Russian)
Esimqulov, E. (2018). Islam tarikhy [History of Islam]. Samga. (in Kazakh)
Frank, Allen (2001). Muslim Religious Institutions in Imperial Russia. Brill.
Isakhan, M., Satybaldieva, A. (2022). Qazaqstandaǵy Islam tarikhy [History of Islam in Kazakhstan]. Muftiyat. (in Kazakh)
Ivanov, V.A., Trofimov, Ja.F. (2004). Religii v Kazahstane: spravochnik [Religions in Kazakhstan: A reference book]. Arkaim. 

(in Russian)
Malashenko, A. V. (1996). Musul’manskij mir SNG [The Muslim world of the CIS]. Ariel. (in Russian) 
Mustafina, R.M. (1992). Predstavlenija, ku’tury, obrjady u kazahov (v kontekste bytovogo islama v Juzhnom Kazahstane v 

konce XIX-XX vekov) [Beliefs, culture, and rituals among Kazakhs (in the context of everyday Islam in Southern Kazakhstan in the 
late 19th–20th centuries)]. Kazakh University. (in Russian)

Nurgalieva, A.M. (2005). Ocherki po istorii islama v Kazahstane [Essays on the history of Islam in Kazakhstan]. Dajk-Press. 
(in Russian)

Nurtazina, N.D. (2008). Bor’ba s islamom. Religioznaja politika sovetskoj vlasti v Kazahstane v 20-40-e gody HH veka [The 
struggle against Islam: Religious policy of Soviet authorities in Kazakhstan in the 1920–1940s]. Kazakh University. (in Russian)

Oraz, S. S. (2018). Uly Dala tosindegi Islam [Islam on the Great Steppe]. Spiritual Administration of Muslims of Kazakhstan. 
(in Kazakh) 

Pipes, Richard (1960). Muslims in the Soviet Union // Islam and Communism. Institute for the study of the USSR.
Qamzabekuly D. (2008). Alashtyn ruhani tugyry [The spiritual foundation of Alash]. El-shezhіre. (in Kazakh)
Qojshybaev, B. (2001). Alikhan Bokeikhanov. Zhetі zhargy. (in Kazakh)
Qozybaev, І. (2009). Tulgalar tugyry [The pedestal of personalities]. QazAkparat. (in Kazakh)
Robert, D. Crews (2006). For Prophet and Tsar. Islam and Empire in Russia and Central Asia. Harvard University Press.
Saidbaev, T.S. (1978). Islam i obshhestvo. Opyt istoriko-sociologicheskogo issledovanija [Islam and society: An experience of 

historical and sociological research]. Nauka. (in Russian)
Sultangalieva, A.K. (1998). Islam v Kazahstane: istorija, jetnichnost’ i obshhestvo [Islam in Kazakhstan: History, ethnicity, and 

society]. Kazakhstan Institute for Strategic Studies under the President of the RK. (in Russian)
Tasmagambetov, A.S. (2009). Istorija konfessii Kazahstana v konce XVIII – nachale XX vv.: rasprostranenie, organizacionnoe 

razvitie i missionerstvo [History of confessions in Kazakhstan in the late 18th – early 20th centuries: Spread, organizational 
development, and missionary activity]. Ural University. (in Russian)

Wilfred Cantwell Smith (1957). Islam in Modern History. Princeton University Press.

Авторлар туралы мәлімет: 
Есмағанбет Нұрбек Әуесханұлы (корреспондент-автор) – Л.Н. Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті дін-

тану кафедрасының PhD докторанты (Астана, Қазақстан, e-mail: bas.imam@mail.ru)
Өтпенов Наурызбай Тағанұлы – Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университетінің PhD докторанты (Алматы, 

Қазақстан, e-mail: info@muftyat.kz)
Қайырбеков Нұрлан Евфратұлы – PhD, Л.Н. Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті дінтану кафедрасы-

ның доценті (Астана, Қазақстан, e-mail: nurlan.kairbekov@mail.ru)
Кызылжык Абдулла – PhD, Ыстамбұл университетінің профессоры (Ыстамбұл, Түркия, e-mail: kizila@istanbul.edu.tr)

Information about authors:
Yesmangambet, Nurbek Aueskhanuly (corresponding author) – PhD student at the Department of Religious Studies of L.N. 

Gumilyov Eurasian National University (Astana, Kazakhstan, e-mail: bas.imam@mail.ru)
Otpenov, Nauryzbai Taganuly – PhD student of Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, 

e-mail: info@muftyat.kz)



82

Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы 

Kairbekov, Nurlan Evfratuly – PhD, docent of the Department of Religious Studies of L.N. Gumilyov Eurasian National 
University (Astana, Kazakhstan, e-mail: nurlan.kairbekov@mail.ru)

Kizilcik, Abdullah – PhD, Professor of Istanbul University (Istanbul, Turkey, e-mail: kizila@istanbul.edu.tr)

Сведения об авторах:	  
Есмаганбет Нурбек Ауесханулы (автор-корреспондент) – PhD-докторант кафедры религиоведения Евразийского на-

ционального университета имени Л.Н. Гумилёва (Астана, Казахстан, e-mail: bas.imam@mail.ru).
Утпинов Наурызбай Таганулы – PhD-докторант Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак (Ал-

маты, Казахстан, e-mail: info@muftyat.kz).
Каирбеков Нурлан Евфратулы – PhD, доцент кафедры религиоведения Евразийского национального университета 

имени Л.Н. Гумилева (Астана, Казахстан, e-mail: nurlan.kairbekov@mail.ru).
Кызылджик Абдулла – PhD, профессор Стамбульского университета (Стамбул, Турция, e-mail: kizila@istanbul.edu.

tr).

2025 жылы 29 мамырда тіркелген. 
2025 жылы 20 желтоқсанда қабылданды.


