
ISSN 2413-3558
eISSN 2521-6465

ӘЛ-ФАРАБИ атындағы ҚАЗАҚ ҰЛТТЫҚ УНИВЕРСИТЕТІ

ХАБАРШЫ

Дінтану сериясы

КАЗАХСКИЙ НАЦИОНАЛЬНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ имени АЛЬ-ФАРАБИ

ВЕСТНИК

Серия Религиоведение

AL-FARABI KAZAKH NATIONAL UNIVERSITY

EURASIAN JOURNAL 

of Religious Studies 

№4 (44)
Алматы

«Қазақ университеті»
2025



ХАБАРШЫ
ISSN 2413-3558

eISSN 2521-6465

ДІНТАНУ СЕРИЯСЫ №4 (44) желтоқсан

29.07.2015 ж. Қазақстан Республикасы Инвестициялар және даму министрлігі 
Байланыс, ақпараттандыру және ақпарат комитеті

Куәлік №15490-Ж

Журнал жылына 4 рет жарыққа шығады
(наурыз, маусым, қыркүйек, желтоқсан)

Жоба менеджері
 Гульмира Шаккозова
Телефон: +7 701 724 29 11
E-mail: Gulmira.Shakkozova@kaznu.kz

Баспа журналдың ішкі мазмұнына жауап бермейді.

РЕДАКЦИЯ АЛҚАСЫ:

Байтенова Н.Ж., филос.ғ.д., профессор – бас 
редактор (Қазақстан) 
Борбасова Қ.М., филос.ғ.д., профессор – бас 
редактордың дінтану ғылыми бағыты бойынша 
орынбасары (Қазақстан) 
Абжалов С.Ө., филос.ғ.к., қауымд. профессор – бас 
редактордың исламтану ғылыми бағыты бойынша 
орынбасары (Қазақстан) 
Мейрбаев Б.Б., филос.ғ.к., қауымд. профессор 
(Қазақстан) 
Құрманәлиева А.Д., филос.ғ.д., профессор 
(Қазақстан) 
Бегалинова К.К., филос.ғ.д., профессор 
(Қазақстан)

Әлжанова Н.Қ., PhD, аға оқытушы (Қазақстан) 
Сатершинов Б.М., филос.ғ.д., профессор (Қазақстан) 
Затов Қ.А., филос.ғ.д., профессор (Қазақстан) 
Ташкын А., PhD, қауымд. профессор (Түркия)
Муминов Ә.Қ., т.ғ.д., профессор (Түркия) 
Ачилов Д., PhD, профессор (АҚШ)
Лусиан Турсеску, PhD, профессор (Канада) 
Луиза Райан, PhD, профессор (Ұлыбритания) 
Мухаметшин Р.М., с.ғ.д., профессор (Ресей) 
Мухетдинов Д.В., с.ғ.к., теол.ғ.д., профессор (Ресей) 
Алиева З., PhD, профессор (Әзірбайжан)

ТЕХНИКАЛЫҚ РЕДАКТОР
Шалкарова А.С., магистр (Қазақстан)

ЖАУАПТЫ РЕДАКТОР
Байжума С.  (Қазақстан) 
Тел.: +7 700 789 0987 
E-mail: ejrs@kaznu.kz

ВЕСТНИК

ХАБАРШЫ 
Д І Н Т А Н У С Е Р И Я С Ы

С Е Р И Я Р Е Л И Г И О В Е Д Е Н И Е

O F R E L I G I O U S S T U D I E S 

КАЗАХСКИЙ НАЦИОНАЛЬНЫЙ 

УНИВЕРСИТЕТ имени АЛЬ-ФАРАБИ

AL-FARABI KAZAKH 

NATIONAL UNIVERSITY

ӘЛ-ФАРАБИ атындағы 

ҚАЗАҚ ҰЛТТЫҚ УНИВЕРСИТЕТІ

ISSN 2413-3558 • eISSN 2521-6465 

EURASIAN JOURNAL

Дінтану сериясы журналында қоғам үшін өзекті діни мәселелерді арқау еткен зерттеулер жарияланады.

Пішімі 60х84 1/8. Көлемі 9,75 б.т.  Тапсырыс №3076.
Офсетті қағаз. Сандық басылыс.  
Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университетінің  
«Қазақ университеті» баспа үйі.

050040, Алматы қаласы, әл-Фараби даңғылы, 71.

© Әл-Фараби атындағы ҚазҰУ, 2025

ИБ 17000



© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

3

IRSTI 21.41.63							      https://doi.org/10.26577//EJRS20254441

A. Tanabayeva1* , A. Niyazgulova1 ,  

M. Alikbayeva2 , N. Abdykaimova1

1International Information Technology University, Almaty, Kazakhstan 
2Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan 

*e-mail: a.tanabayeva@iitu.edu.kz

INSAN-I KAMIL AND THE SUFI VISION  
OF HUMAN PERFECTION

The concept of the «Perfect Man» (Insan-i Kamil) occupies a central place in the metaphysical and 
spiritual framework of Islamic mysticism, particularly within the Sufi tradition. Rooted in Qur’anic an-
thropology and developed through the writings of prominent Sufi thinkers such as Ibn Arabi, Gazali, al-
Jili, and Rumi, Akhmed Yassawi Insan-i Kamil represents the fully realized human being-one who mirrors 
divine attributes and serves as the bridge between the Creator and creation. The perfect human being 
embodies perfect knowledge, uniting intellectual comprehension (ma’rifa) and experiential, heartfelt 
knowledge (ma’rifat al-qalb). Sufi epistemology, drawing on Insan-i-kamil, asserts that true knowledge 
arises not through rational reasoning, but through the ontological transformation of the subject, achieved 
through the practices of spiritual discipline. Achieving this state is only possible when a person reveals 
their potential, which is based on unity and love with the Creator. Relevance of the pattern of a perfect 
person is important personal growth and spiritual perfection.

Keywords: Insan-i Kamil, Sufism, tawḥid, divine attributes, Islamic mysticism

А. Танабаева¹*, А. Ниязгулова1, М. Аликбаева2, Н. Абдыкаимова1

1 Халықаралық ақпараттық технологиялар университеті, Алматы, Қазақстан 
2Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, Алматы, Қазақстан 

*e-mail: a.tanabayeva@iitu.edu.kz

Инсан-и камил және адам кемелдігіне суфийлік көзқарас

«Кемел адам» (инсан-и-камил) тұжырымдамасы ислам мистицизмінің метафизикалық және 
рухани құрылымында, әсіресе сопылық дәстүрде басты орын алады. Құран антропологиясына 
сүйене отырып және Ибн Араби, әл-Джили, Руми, Ахмет Ясауи сияқты көрнекті сопылық 
ойшылдардың еңбектерінде «инсан-и-камил» – бұл Құдайдың қасиеттерін бейнелейтін және 
Жаратушы мен жаратылыс арасындағы байланыс қызметін атқаратын толық кемел адам. 
Кемел адам интеллектуалдық түсінікті (марифат) және тәжірибелік, жүректен шыққан білімді 
(марифат әл-қалб) біріктіретін мінсіз білімді бейнелейді. Кемелдік тұжырымдамасына сүйене 
отырып, сопылық эпистемология шынайы білім рационалды ойлау арқылы емес, рухани тәртіп 
тәжірибелері арқылы қол жеткізілетін субъектінің онтологиялық трансформациясы арқылы 
пайда болады деп тұжырымдайды. Зерттеу сонымен қатар «кемел адам» идеясының білім, этика 
және космологияның сопылық тұжырымдамаларына қалай әсер ететінін қарастырады, сайып 
келгенде, бірлікке (таухид), махаббатқа және өзін-өзі жеңуге негізделген адам әлеуеті туралы 
түсінікті ашады. Сопылықта адам ғаламның жеке элементі ретінде емес, адам табиғатының 
барлық аспектілері құдайлық қасиеттерді бейнелейтін Құдайдың бірлігінің интегралды көрінісі 
ретінде қарастырылады. Бұл тәсіл адам дамуының бірегей түсінігін қалыптастырады, онда жеке 
өсу мен рухани жетілу Жаратушымен бірлікті түсінумен тығыз байланысты.

Түйін сөздер: кемел адам, сопылық, таухид, құдыреттілік сипаты, исламдық мистицизм

А. Танабаева¹*, А. Ниязгулова1, М. Аликбаева2, Н. Абдыкаимова1

1Международный университет информационных технологий, Алматы, Казахстан 
2Казахский национальный университет имени аль-Фараби, Алматы, Казахстан 

*e-mail: a.tanabayeva@iitu.edu.kz

Инсан-и камиль и суфийское видение человеческого совершенства

Концепция «совершенного человека» (инсан-и-камиль) занимает центральное место в мета-
физической и духовной структуре исламского мистицизма, особенно в суфийской традиции. 
Основанный на коранической антропологии и развивавшийся благодаря трудам выдающихся 

https://doi.org/10.26577//EJRS20254441
https://orcid.org/0000-0001-5590-5534
https://orcid.org/0000-0003-2728-6814
https://orcid.org/0009-0000-1229-7276
https://orcid.org/0000-0002-9560-6237
mailto:feride.kamalova@ayu.edu.kz


4

Insan-i kamil and the sufi vision of human perfection

суфийских мыслителей как Ибн Араби, аль-Джили и Руми, Aхмета Ясави «инсан-и-камиль» пред-
ставляет собой полностью реализованного человека, который отражает божественные качества 
и служит связующим звеном между Творцом и творением. Совершенный человек воплощает 
собой совершенное знание, объединяющее интеллектуальное постижение (ма‘рифа) и опытное, 
сердечное знание (ма‘рифат ал-калб). Суфийская эпистемология, опираясь на «инсан-и-камиль», 
утверждает, что истинное знание возникает не через рациональное рассуждение, а через он-
тологическое преобразование субъекта, достигаемое практиками духовной дисциплины. В ис-
следовании также рассматривается, как представление о совершенном человеке влияет на су-
фийские концепции знания, этики и космологии, в конечном счёте раскрывая представление 
о человеческом потенциале, основанном на единстве (таухид), любви и самоопреодолении. В 
суфизме человек рассматривается не как отдельный элемент мироздания, а как интегральное 
выражение божественного единства, где каждый аспект человеческой природы отражает бо-
жественные качества. Этот подход формирует уникальное понимание человеческого развития, 
в котором личностный рост и духовное совершенствование неразрывно связаны с постижением 
единства с Творцом.

Ключевые слова: Инсан-и-камиль, суфизм, таухид, божественные атрибуты, исламский ми-
стицизм

Introduction

In Sufi metaphysics, the human being is not 
merely a creature among others, but a cosmic axis 
through which the divine becomes manifest. Achiev-
ing perfection is a state in which a person, through 
knowledge, has been able to discover for themselves 
the possibilities of cognition and virtue. The Insan-i 
Kamil is seen as the prototype of creation, the mirror 
of divine names and attributes, and the final cause 
for which the cosmos was created.

The aim of the study is to conduct a comprehen-
sive cultural and philosophical analysis of the con-
cept of the ‘perfect human’ in Sufism as a model of 
spiritual, moral, and anthropological perfection, as 
well as to reveal its significance for contemporary 
humanities and intercultural studies.

This article examines the multifaceted nature 
of the “Perfect Man” in classical and post-classical 
Sufi thought. By analyzing key texts and doctrines, 
it elucidates the role of Insan-i Kamil in bridging the 
apparent dichotomy between God and creation. 

Scientific research methodology

The methodological basis of the study is deter-
mined by the interdisciplinary nature of the analy-
sis of the concept of the ‘perfect human’ in Sufism 
and combines philosophical, cultural and textual 
approaches. Historical-philosophical method-used 
to identify the genesis and evolution of the concept 
of insan-i-kamil in different periods of Sufism’s de-
velopment. Hermeneutic method-used to interpret 
the primary texts of the Sufi tradition (Futuhāt al-
Makkiyya, Fusus al-Hikam, Insān al-Kāmil, Divān-i 
Hikmet, Masnavi). Hermeneutics allows us to reveal 

the deeper meanings, symbols, metaphors, and meta-
physical categories that underlie the understanding 
of the perfect human being. Comparative-analytical 
method-used to compare different interpretations 
of the perfect human being in various Sufi schools 
(Arab-Persian, Turkic, and Indian). Comparison al-
lows us to identify common structural elements of 
the insan-i-kamil model and regional features of its 
understanding.

Cultural-philosophical analysis-used to exam-
ine the concept of the perfect human being as an 
anthropological model significant for humanistic 
knowledge. The method allows us to identify the 
key values, ethical and metaphysical guidelines that 
shape the Sufi conception of human potential. Sys-
temic-structural approach-used for the theoretical 
reconstruction of the internal structure of the Insan-i 
Kamil concept: levels of the spiritual path, the re-
lationship between knowledge (ma‘rifat), practice 
(amal), love (mahabbat) and unity (tawhid). This ap-
proach allows the model to be presented as a holistic 
system. Content analysis of contemporary research-
used to summarise the results of contemporary 
works on Sufi anthropology and identify current 
scientific discussions on the nature of the perfect 
human being. This method has made it possible to 
determine the place of the concept in the contempo-
rary humanities field. Together, these methods offer 
a well-rounded understanding of the “perfect man” 
in Sufi philosophy.

Theoretical and source analysis

The study of the concept of the perfect human 
being is based primarily on the works of classical 
Sufi thinkers. Ibn Arabi occupies a central place 



5

A. Tanabayeva et al.

among them, whose metaphysical system in Futuhat 
al-Makkia and Fusus al-Hikam laid the foundation 
for the development of the idea of insan-i-kamil as 
the embodiment of divine qualities in human na-
ture. Ibn Arabi viewed the perfect human being as 
a macrocosmic reflection of the Divine and as a link 
between the visible and invisible worlds. Another 
important author was Abd al-Karim al-Jili, who sys-
tematized the doctrine of the perfect human being in 
his treatise Insan al-Kamil. Jalaluddin Rumi made 
an important contribution to the anthropology of Su-
fism. In his poetic and mystical legacy, the concept 
of personal perfection is revealed through the cat-
egories of love, inner flame, spiritual quest, and cre-
ative transformation of the world. The importance 
of research on Sufism by famous medieval scholars 
such as Ibn Arabi, Ghazali, and Rumi showed that 
understanding of man himself comes through dis-
solution in divine love. Contemporary researchers 
(A. Schimmel, W. Chittick, M. Knysh, A. Kara-
manov, and others) emphasize how important it is 
for a person to strive for the fullness of being. The 
question remains: is it possible for every person to 
achieve full spiritual development? There is an an-
swer to this question, this achievement is accessible 
through knowledge and education. Thus, analysis of 
the sources shows that the concept of the perfect hu-
man being is highly interdisciplinary and requires 
a comprehensive philosophical and cultural study.

Theological Anthropology and the Nature of 
Perfection

The origins of the concept of Insan-i Kamil can 
be traced to early Islamic sources, particularly the 
Qur’an and Ḥadith literature, which emphasize the 
elevated status of the human being as the bearer of 
divine trust (amana) and the vicegerent (khalifa) of 
God on Earth.

It is widely recognized that a significant portion 
of Greek scientific and philosophical literature was 
translated into Arabic during the ninth and tenth cen-
turies. This period not only saw the emergence of 
the first substantial Arabic commentaries on Greek 
philosophical and scientific texts but also marked 
the introduction of notable scientific advancements 
in medicine, mathematics, astronomy, and philoso-
phy (Dulles, 1973, p. 16). This methodical approach 
facilitated broader access to these works for every-
one and played a significant role in the emergence of 
the “Muslim Renaissance.” A. Nicholson posits that 
‘Muslim asceticism evolved into a mystical practice 
under the increasing impact of Hellenistic thought: 
ascetic exercises transformed into a method for puri-

fying the soul, enabling it to know and love God and 
achieve union with Him’ (Nicholson, 1961: 8). The 
Brethren of Purity were pioneers in expressing the 
significance of love as a pathway to attaining perfec-
tion. This collective of intellectuals was pioneering 
in establishing the purification of the spirit and the 
fortification of morality as their paramount objec-
tive. Their actions exemplified a profound moral 
transformation within society (Makhshulova, 2012, 
p. 84). They were confident that humanity possesses 
an intrinsic virtue, and individuals engage in acts of 
moral goodness. “The supreme virtue is love, which 
promotes a connection with the divine” (Zakuev, 
1961, p. 36). W. Chittik asserts that in Islam, the 
pursuit of self-transformation is essential for attain-
ing harmony with the Creator. It is essential to un-
derscore qualities such as a pure heart, love, virtue, 
and perfection” (Chittik, 2012, p. 3). The concept 
of the ideal individual is intricately linked to two 
fundamental notions: the transcendent and the on-
tological (Shukurov, 2008, p. 247). It is generally 
recognized that those who pursue a journey toward 
the divine inevitably gain understanding and learn to 
manifest it in their actions. Through consistent spiri-
tual practice, these experiences are assimilated and 
influence the individual’s inner landscape. Viewed 
through the lens of personal development at the con-
fluence of faith and logical exploration, Sufism is 
understood by its followers as a significant existen-
tial odyssey aimed at the cultivation and enhance-
ment of ethical and spiritual qualities (Tanabayeva, 
Alikbayeva, 2015, p. 63).

Sufi ideas about knowledge are based on the 
idea of supra-rational knowledge, which is divinely 
gifted wisdom that is only available to a small group 
of spiritually chosen people (Knysh, 2004, p. 361). 
According to the Sufi view, perfection in human 
form is not available to everyone. Instead, it is only 
for those who go through a lot of inner change. This 
is why the spiritual guide or mentor plays such an 
important part. In many mystical traditions, the final 
goal of the spiritual journey is not just to understand 
the Divine intellectually, but to become one with 
Him personally. Different people have different 
ideas about what this union means. They range from 
the complete annihilation of the self in God, where 
individual consciousness disappears, to a relational 
unity based on love, where the seeker keeps their 
own identity while becoming close to the Beloved 
(Knysh, 2004, p. 359).

Within Sufism, such a transformative state is 
traditionally achieved through the practice of zikr, 
a ritualized remembrance of God. As Sufi commu-



6

Insan-i kamil and the sufi vision of human perfection

nities expanded, their teachings gradually acquired 
a more systematic and intellectual character. The 
“Great Sheikh,” the mystic philosopher Ibn Arabi, 
is linked to one of the most significant currents in 
this progression. The conceptual underpinnings of 
traditional Sufism were established by his founda-
tional books, The Bezels of Wisdom and The Mec-
can Revelations, which are sometimes referred to as 
a thorough compilation of Sufi metaphysics.

Central to Ibn Arabi’s thought is the doctrine 
of human perfection and the concept of the human 
being as God’s vicegerent. He asserts that God, 
possessing absolute self-awareness and complete 
knowledge of existence, manifested the world as 
a reflection of His own reality. Humanity, in this 
framework, was created in a noble and compre-
hensive form that encompasses the structure of the 
entire cosmos. Man is portrayed as a mirror of the 
Divine, containing within himself both the elements 
of the macrocosm and the Divine Names present in 
the realm of God’s Presence (Ibn al-Arabi, 1995, 
p. 95). Because the Perfect Man is conceived as a 
complete and harmonious reflection of the Divine, 
he legitimately assumes the function of representa-
tion and vicegerency within the earthly order. Ibn 
Arabi explicitly emphasizes that this elevated status 
is unrelated to the corporeal or instinctual dimen-
sions of human existence. Rather, it refers to the 
essential ontological nature of the human being as 
a conscious, morally responsible subject entrusted 
with divine authority. It is through this metaphysi-
cal humanity and vicarious function that a person 
becomes a full manifestation of the Divine image in 
the created world (Ibn al-Arabi, 1995, p. 96).

In developing the doctrine of human perfection, 
Ibn Arabi consistently highlights the central role of 
the vicegerent (khalifa). According to his metaphys-
ical vision, God, possessing absolute self-knowl-
edge and complete awareness of creation, brought 
the world into existence as a reflection of His own 
reality. As a result, the cosmos appeared “in the like-
ness” of the Divine. Humanity, in this framework, 
was fashioned in an exalted form that unites within 
itself the structural principles of the entire universe. 
According to Ibn al-Arabi (1995, p. 95), man is a 
mirror of God, reflecting both the macrocosm’s 
components and the Divine Names that appear in 
the realm of divine existence. The Perfect Man has 
the right to exercise vicegerency and representation 
in the earthly world because he is the fullest mani-
festation of the Divine image. Importantly, though, 
Ibn Arabi clarifies that by “man,” he does not mean 
the biological or instinctual creature but rather the 

human in his fundamental reality-that is, as the con-
scious representative of God. Scholars, in al-Ghaza-
li’s view, are “the heirs of the prophets,” and proph-
ecy itself is the historical and practical realization of 
a thorough transformation of the material and spiri-
tual aspects of human existence-a process he called 
the “correction of souls and the healing of hearts.”

Al-Ghazali further conceptualizes happiness 
and perfection as intrinsically interconnected. In his 
philosophical anthropology, the fulfillment of every 
being lies in the realization of its inherent perfection. 
Human happiness, therefore, manifests as intellectu-
al and spiritual perfection achieved through rational 
comprehension of reality. Despite the many differ-
ent ways that perfection can be attained, true bliss is 
described as the soul reaching its utmost potential 
(Al-Dzhanabi, 2010, p. 156). The philosopher rep-
resents the infinite nature of knowledge within this 
system. In Mir’at al-Muhakkikin, Mahmud Shabis-
tari provides a thorough cosmological explanation 
of the Perfect Man. According to him, life is a hier-
archical process wherein innumerable components 
are gradually improved upon until one person be-
comes the pinnacle of creation. A plant is created 
from countless particles of matter, an animal is fed 
by countless plants, and a human being is sustained 
by countless animals.

From among countless human components, a 
single seed is formed; from innumerable seeds, one 
enters the womb; and from countless births, one in-
dividual ultimately endures. Among those who en-
dure, one accepts Islam; among Muslims, one pos-
sesses faith; among believers, one becomes a seeker; 
among seekers, one advances as a wayfarer; among 
wayfarers, one reaches unity; and from among those 
united, one attains the station of nearness. Shabistari 
concludes that the essence of existence is concen-
trated in a single perfected individual, while all oth-
ers exist in relation to him (Shabistari, 1993, p. 36). 
This cosmological vision implies that human per-
fection is attainable only by a select few endowed 
with profound intellect and deep spiritual insight. 
Renunciation of material attachment (zuhd) and as-
cetic discipline are thus fundamental components 
of the Sufi path. Only through the rejection of base 
desires and the adoption of the wayfarer’s discipline 
can an individual approach perfection. True happi-
ness, well-being, and inner peace arise from the re-
alization of perfection. Those who draw near to God 
experience paradise even within earthly existence, 
achieved through liberation from worldly bonds 
and complete devotion to divine contemplation (Al-
Ghazali, 2004, p. 17). This path manifests itself in 



7

A. Tanabayeva et al.

continuous moral self-cultivation and inner trans-
formation, structured through successive maqamat. 
All Sufi doctrines and practices are oriented toward 
purifying the seeker and transforming him into 
Insan-i Kamil-the Perfect or Completed Man. Im-
portantly, Sufism is not an unstructured pursuit but 
a guided path, supervised by spiritual masters who 
have already traversed its stages (Shah, 2001, p. 86). 
A structured model of the Sufi path (Tariqa-Sufiya) 
outlines five principal stages: Murid (the disciple’s 
initiation), Tarikat (unity with the spiritual guide), 
Arif (the acquisition of spiritual knowledge), Fana 
(annihilation of the ego and realization of Truth), 
and Baqa (subsistence in divine presence and union 
with the prophetic spirit). At the highest level, the 
seeker attains the rank of wali-sanctity (Shah, 2001, 
p. 95).

Al-Ghazali himself acknowledged that a com-
prehensive understanding of Sufism requires the 
integration of theory and practice. The primary 
objective of Sufi discipline is the liberation of the 
soul from destructive passions and erroneous incli-
nations, ensuring that the purified heart becomes a 
vessel solely for divine presence and remembrance 
(Smith, 1954, p. 84). The condition of the heart and 
the sincerity of intention are thus fundamental pre-
requisites for human perfection.

From another perspective, Mutahhari suggests 
that the concept of the ideal individual in Islam may 
be approached in two ways. The first involves iden-
tifying the attributes of the ideal person as described 
in the Qur’an and hadith. While these sources speak 
of the “perfect Muslim” or the “perfect believer,” 
these terms do not directly equate to the philosophi-
cal notion of the “perfect man.” Rather, they indi-
cate degrees of religious perfection. Consequently, 
it is necessary to discern the defining characteristics 
of the ideal individual as articulated in Islamic scrip-
ture and tradition (Mutahhari, 2008, p. 15).

An alternative approach considers the historical 
existence of individuals who embodied the quali-
ties of the Perfect Man in lived reality. An ideal 
human being cannot remain an abstract or fictional 
construct; rather, such individuals must manifest 
concretely within cultural and historical contexts. 
In this regard, the Prophet Muhammad articulated 
the universal mission of moral perfection, declaring 
that he was sent to complete the nobility of character 
(Al-Ghazali, 2005, p. 12).

Khurramshahi further interprets irfan as experi-
ential knowledge (ma‘rifa)-the knowledge of God 
attained through love and spiritual journeying. For 
the gnostic (‘arif), Sufi, or traveler (salik), this path 

involves continuous self-improvement, assimilation 
of divine moral attributes, and eventual union with 
God, likened metaphorically to a drop merging with 
the ocean. In this sense, tasawwuf and irfan may be 
understood as conceptually equivalent traditions 
(Khurramshahi, 2016, p. 43).

In Meccan Revelations, Ibn Arabi distinguishes 
between the illumination of reason and the illumina-
tion of faith, emphasizing that reason enables com-
prehension of certain realities, while faith grants ac-
cess to all truths when unhindered. Through rational 
illumination, one becomes aware of divine signs; 
through faith, the intellect perceives the essence of 
the Self and the attributes of the Absolute. Ibn Arabi 
further identifies three levels of knowledge: rational 
knowledge, which is subject to doubt; experiential 
knowledge, attainable only through lived states; and 
the knowledge of secrets, which transcends rational-
ity and is infused into the soul by the Holy Spirit. 
This highest form of knowledge belongs to prophets 
and chosen saints and encompasses all other forms 
of understanding (Al-Ghazali, 2015, pp. 77-78). The 
concept of the Perfect Man, fashioned in the image 
and likeness of God, traces its origins to al-Hallaj 
and profoundly shaped Sufi interpretations of the re-
lationship between divinity and humanity. Ibn Arabi 
argues that divinity and humanity are not separate 
substances but complementary dimensions present 
at every level of existence. Divinity corresponds to 
the hidden (batin) aspect of reality, while human-
ity represents its manifest (zahir) dimension (Nasy-
rov, 2012, p. 282). In Sufi anthropology, the heart 
is regarded as the center of emotional, cognitive, 
and spiritual capacities-perception, consciousness, 
reasoning, and volition. It is referred to as “human 
truth,” while philosophers describe it as the “speak-
ing self” (Gulen, 2006, p. 22).

According to Sufi doctrine, the human soul 
exists in a state of exile, separated from its divine 
origin. The body functions as a temporary confine-
ment, and worldly life is perceived as estrangement 
from the true spiritual homeland. Prior to this exile, 
the soul existed in complete communion with the 
Creator (Shah Ali, 2005, p. 246). Khelminski con-
cludes that the highest level of spiritual attainment 
is expressed by the term insan-i kamil, denoting the 
perfected human being. Such an individual is char-
acterized by self-knowledge, disciplined will, ob-
jective understanding, deep insight, altruistic love, 
divine perception, and an enduring relationship 
with the Absolute (Khelminski, 2007, p. 35). These 
qualities are important and determinant also in the 
modern world to achieve happiness in both spiritual 



8

Insan-i kamil and the sufi vision of human perfection

and scientific aspects. This, in turn, proves that the 
concept of perfection is relevant and in demand, as 
it is an indicator of self-development of each person.

Insan-i Kamil is a profound symbol of human 
perfection and closeness to the divine in the Sufi 
worldview. It is far from a static or esoteric doctrine, 
but rather a dynamic process of self-realization 
based on love, knowledge and unity. In the context 
of the modern era, the model of perfection can serve 
as a basis for leadership, interfaith dialogue, a world 
without conflict, systemic education, social respon-
sibility and harmony with the world. This confirms 
the enduring relevance of Sufi anthropology in ad-
dressing the spiritual and existential problems of the 
modern world. In this sense, Insan-i Kamil repre-
sents both a metaphysical archetype and an existen-
tial invitation: an invitation to overcome fragmen-
tation, bring oneself into alignment with the divine 
order, and harmonize one’s inner and outer life.

Results and discussion

During our research, we were able to highlight 
several important conclusions: Insan-i Kamil is not 
only a human condition, but also continuous growth 
through knowledge, spiritual growth, and perfec-
tion. Human perfection is the divine manifestation 
of a person, their connection with the universe. This 
is an important key point: the Sufi model of the per-
fect person can provide answers to many pressing 
questions in modern society.

Contribution to contemporary discussions on 
human development-this model resonates with 
contemporary discussions on integral psychology, 

spiritual anthropology, and transformative learning. 
It offers a holistic concept of understanding human 
potential that complements but also critically ex-
pands Western paradigms of personal development.

The results of the study show that the concept 
of Insan-i Kamil can serve as a bridge between clas-
sical spiritual wisdom and contemporary humani-
ties. The discussion shows that further interdisci-
plinary research could explore the applicability of 
this concept to contemporary therapeutic practices, 
peacebuilding initiatives, and educational method-
ologies. The dynamism, inclusiveness, and depth of 
the Insan-i Kamil paradigm confirm its enduring im-
portance for both academic research and real-world 
transformations.

Conclusion

In the context of profound socio-cultural trans-
formations and increasing existential uncertainty, 
the concept of Insan-i Kamil acquires renewed theo-
retical relevance that extends far beyond its original 
medieval mystical framework. Within contemporary 
humanities scholarship, it is increasingly interpreted 
as an integrative anthropological paradigm capable 
of addressing the challenges of fragmented identity, 
value disorientation, and the erosion of classical hu-
manistic foundations. Recent studies demonstrate 
that this model possesses significant heuristic po-
tential in the fields of intercultural communication, 
ethical leadership formation, transformative edu-
cational practices, philosophical anthropology, and 
psychologically oriented approaches aimed at holis-
tic personal development.

References

Dulles, R. C. (1973). The scientific achievements of the Middle Ages. University of Pennsylvania Press.
Gulen, M. Fethullah (2006). Key concepts in the practice of Sufis (Ali Unal, trans.). Light, Inc.
Mahmud-i Shabistari (1993). Majmu’a-i asar-i shaykh Mahmud-i Shabistari ba muqaddima wa tashih wa tawzihat, ba-ihti-

mam-i duktur Samad-i Muwahhid / Mahmud-i Shabistari. Tehran.
Nicholson, R.A. (1923). The idea of personality in Sufism. Cambridge University Press.
Smith, Margaret (compil.) (1954). The Sufi path of love. An Anthology of Sufism. Luzac & Company LTD.
Tanabayeva, A., Alikbayeva, M. (2015). Idea of ethical perfection in Medieval Islamic culture. International research and 

practical conference “Cutting Edge Science”. Sheffield.
Аль- Газали, Абу Хамид (2004). «Весы деяний» и другие сочинения. Ансар.
Аль-Газали (2005). Нравственность мусульманина (пер. с араб. А.И. Рустамова). Умма.
Аль-Джанаби, М.М. (2010). Теология и философия аль-Газали. Изд. дом Марджани.
Закуев, А.К. (1961). Философия «Братьев чистоты». Баку.
Ибн Араби (1995). Мекканские откровения (аль-Футухат аль-Маккия) (пер. с араб., вступ. ст., примеч. и библиогр. 

А.Д. Кныша). Центр «Петербургское востоковедение».
Ибн Араби (2015). Избранное. Т. 2 (перевод с арабского, вводная статья и комментарии А.В. Смирнова. 2-е изд. 

(Философская мысль исламского мира: Переводы. Т. 2). Языки славянской культуры: ООО «Садра».
Кныш, А.Д. (2004). Мусульманский мистицизм: краткая история (пер. с англ. М.Г. Романова). Издательство «Диля».
Махшулов, М.C. (2012). История социальной мысли в исламе. Вече.



9

A. Tanabayeva et al.

Мутаххари, М. (2008). Совершенный человек в исламе (пер. с перс. М. Махшулова). Петербургское вост.
Насыров, И.Р. (2012). Основания исламского мистицизма (генезис и эволюция). 2-е изд. испр. Языки славянских 

культур.
Сирдар Икбал Али Шах (2005). Суфии-мысль и действие. Современные авторы о суфийской традиции-сборник статей 

(составленный Идрис Шахом, Ю. Аранова пер.) (сс. 244-262). Эннеагон.
Хелмински, К. (2007). Сердце, ведающее истину: суфийский путь преображения. София.
Хуррамшахи, Баха ад-Дин (2016). Корановедение (очерки о Коране и его роли в формировании культуры) (пер. с перс. 

Б. Норика; научн.ред. И.Р. Насыров (Кораническая серия). ООО «Садра».
Читтик, У. (2012). Суфизм: руководство для начинающего (пер. с англ. М.Г. Романова, Дж. Ашотс). Восточная 

литература.
Шах, И. (2001). Магия Востока. Локид-Пресс.
Шукуров, Ш. (2008). Смысл, образ, форма. Статьи разных лет. Дайк-Пресс.

References

Al-Dzhanabi, M. M. (2010). Teologiya i filosofiya al-Ghazali [Al-Ghazali’s theology and philosophy]. Marjani Publishing 
House, 240. (in Russian)

Al-Ghazali, Abu Hamid (2004). «Vesy dejanij» i drugie sochinenija [“The Scales of Deeds” and other works]. Angsar, 216. (in 
Russian)

Al-Ghazali, M. (2005). Nravstvennost’ musul’manina [Morality of a Muslim]. Ansar Foundation, Umma, 363. (in Russian)
Chittik U. (2012). Sufizm: Rukovodstvo dlja nachinajushhego (per. s angl. M.G. Romanov, Ja. Jeshots) [Sufism: A Beginner’s 

Guide (trans. from English M.G. Romanov, J. Eshots)]. East lit. (in Russian)
Dulles R. C. (1973). The scientific achievements of the Middle Ages. Philadelphia, PA: University of Pennsylvania Press.
Gulen, M. Fethullah (2006). Key concepts in the practice of Sufism.Translated by Ali Unal. Light, Inc, 186. (in English)
Hurramshahi Baha ad-Din (2016). Koranovedenie (ocherki o Korane i ego roli v formirovanii kul’tury) (per. s pers. B. Norika; 

nauchn.red. I.R. Nasyrov (Koranicheskaja serija) [Quran studies (essays on the Quran and its role in the formation of culture) (trans-
lated from Persian by B. Norik; scientific editor I.R. Nasyrov (Quranic series)]. OOO «Sadra», 390. (in Russian)

Ibn al-Arabi. (1995). Mekkanskie otkroveniya (al-Futuhat al-Makkiyya) [Meccan Revelations] (A. D. Knysh, Trans.). Centre 
“Peterburgskoe Vostokovedenie”.-288. (in Russian)

Ibn Arabi (2015). Izbrannoe. T. 2 (perevod s arabskogo, vvodnaja stat’ja i kommentarii A.V. Smirnova. 2-e izd. (Filosofskaja 
mysl’ islamskogo mira: Perevody. T. 2) [Selected Works. Vol. 2 (translation from Arabic, introduction and comments by A.V. 
Smirnov. 2nd ed. (Philosophical Thought of the Islamic World: Translations. Vol. 2)]. Jazyki slavjanskoj kul’tury: OOO «Sadra», 
400. (in Russian)

Khelminski, K. (2007). Serdtse, vedayushchee istinu: sufiiskii put’ preobrazheniya [The Knowing Heart: The Sufi Way of 
Transformation]. Sofia, 368. (in Russian)

Knysh, A. D. (2004). Musul’manskii mistitsizm: kratkaya istoriya [Muslim mysticism: a brief history] (M. G. Romanova, 
Trans.). St. Petersburg, Russia: Dilya, 464. (in Russian)

Mahmud-i Shabistari (1993). Majmu’a-i asar-i shaykh Mahmud-i Shabistari ba muqaddima wa tashih wa tawzihat, ba-ihti-
mam-i duktur Samad-i Muwahhid. Tehran, 393.

Mahshulov, Muhammad-Salam (per.) (2012). Istorija social’noj mysli v Islame [History of Social Thought in Islam]. Veche. 
(in Russian)

Mutahhari, M. (2008). Sovershennyj chelovek v islame (per. s pers. M. Mahshulova) [The Perfect Man in Islam (trans. from 
Persian by M. Makhshulova)]. Peterburgskoe Vostokovedenie, 208. (in Russian)

Nasyrov I.R. (2012). Osnovanija islamskogo misticizma (genezis i jevoljucija). 2-e izd. ispr. [Foundations of Islamic Mysticism 
(Genesis and Evolution). 2nd ed. corr.]. Jazyki slavjanskih kul’tur, 552. (in Russian)

Nicholson R.A. (1923). The idea of personality in sufism. Cambridge University Press.
Shah, I. (2001). Magija Vostoka [The Magic of the East]. Lokid-Press, 304. (in Russian)
Shukurov Sh. (2008). Smysl, obraz, forma. Stat’i raznyh let [Meaning, image, form. Articles from different years]. Dajk-Press. 

(in Russian)
Sirdar Ikbal Ali Shah (2005). Sufii-mysl’ i dejstvie. Sovremennye avtory o sufijskoj tradicii-sbornik statej, sostavlennyj Idris 

Shahom (per. Ju.Aranova) [Sufis – Thought and Action. Contemporary Authors on the Sufi Tradition – a collection of articles com-
piled by Idries Shah. trans. by Yu. Aranova]. Jenneagon, 400 (244-262). (in Russian)

Smith, Margaret (compil.) (1954). The Sufi path of love. An Anthology of Sufism. Luzac & Company LTD, 154.
Tanabayeva A., Alikbayeva M. (2015). Idea of ethical perfection in Medieval Islamic culture. International research and practi-

cal conference “Cutting Edge Science”. Sheffield, UK, 61-64.
Zakuev A.K. (1961). Filosofija «Brat’ev chistoty» [The Philosophy of the “Brothers of Purity” The Philosophy of the “Brothers 

of Purity”]. Baku. (in Russian)



10

Insan-i kamil and the sufi vision of human perfection

Information about the authors:
Tanabayeva, Anar Saduakasovna (corresponding author) – PhD, Assistant Professor at the Department of Media Communica-

tion and History of Kazakhstan, International Information Technology University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: a.tanabayeva@iitu.
edu.kz)

Niyazgulova, Aigul Askarbekovna – PhD, Professor, Head of Department Media Communication and History of Kazakhstan, 
International Information Technology University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: nijasgulova@gmail.com)

Alikbayeva, Marzhan Bashanovna – Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor at Department of Religious 
Studies and Cultural Studies of the Faculty of Philosophy and Political Science, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, 
Kazakhstan, e-mail: montilove2013@gmail.com)

Abdykaimova, Nazken Tleubekovna – Master, Assistant Professor at the Department Media Communication and History of 
Kazakhstan, International Information Technology University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: n.abdykaimova@iitu.edu.kz)

Авторлар туралы мәлімет:
Танабаева Анар Сәдуақасқызы (корреспондент-автор) – PhD, Халықаралық ақпараттық технологиялар университеті 

медиакоммуникация және Қазақстан тарихы кафедрасының Ассистент профессоры (Алматы, Қазақстан, e-mail: 
a.tanabayeva@iitu.edu.kz)

Ниязгулова Айгүл Асқарбекқызы – PhD, профессор, Халықаралық ақпараттық технологиялар университеті 
медиакоммуникация және Қазақстан тарихы кафедрасының меңгерушісі (Алматы, Қазақстан, e-mail: nijasgulova@gmail.
com)

Әлікбаева Маржан Башанқызы – философия ғылымдарының кандидаты, қауымдастырылған профессор, әл-Фараби 
атындағы Қазақ ұлттық университеті философия және саясаттану факультеті дінтану және мәдениеттану кафедрасы 
(Алматы, Қазақстан, e-mail: montilove2013@gmail.com)

Әбдіқайымова Назкен Тілеубекқызы – магистр, Халықаралық ақпараттық технологиялар университеті 
медиакоммуникация және Қазақстан тарихы кафедрасының Ассистент профессоры (Алматы, Қазақстан, e-mail: 
n.abdykaimova@iitu.edu.kz)

Сведения об авторах:
Танабаева Анар Садуакасовна (автор-корреспондент) – PhD, ассистент-профессор кафедры медиакоммуникации 

и истории Казахстана Международного университета информационных технологий (Алматы, Казахстан, e-mail: 
a.tanabayeva@iitu.edu.kz).

Ниязгулова Айгуль Аскарбековна – доктор философских наук, профессор, заведующая кафедрой медиакоммуникации 
и истории Казахстана Международного университета информационных технологий (Алматы, Казахстан, e-mail: nijas-
gulova@gmail.com).

Аликбаева Маржан Башановна – кандидат философских наук, ассоциированный профессор кафедры религиоведения 
и культурологии факультета философии и политологии Казахского национального университета имени аль-Фараби 
(Алматы, Казахстан, e-mail: montilove2013@gmail.com).

Абдыкаимова Назкен Тлеубековна – магистр, ассистент-профессор кафедры медиакоммуникации и истории 
Казахстана Международного университета информационных технологий (Алматы, Казахстан, e-mail: n.abdykaimova@
iitu.edu.kz).

Registered on May 25, 2025
Accepted on December 20, 2025



© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

11

ҒТАМР 21.15.47						      https://doi.org/10.26577//EJRS20254442

Қ. Ержан* , Л. Калыбекова
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Қазақстан 

*e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com 

ДӘСТҮРЛІ ИСЛАМ ҰҒЫМЫНЫҢ ҰЛТТЫҚ БІРЕГЕЙЛІКТІ  
НЫҒАЙТУДАҒЫ ТРАНСФОРМАЦИЯЛЫҚ  

КӨРСЕТКІШТЕРІ

Мақалада «ұлт бірегейлігін», «рухани бірегейлікті» қалыптастыруға әсер етуші факторлар 
қарастырылады. Адам өмірінде «бірегейлік» категориясының сыртқы жағдайлардың немесе 
белгілі бір идеологияның әсер етуінен құбылмалы, кейде жатсыну арқылы бас тарту фактілері 
сараланады. Бұл ретте, ел аумағында «қазақстандық» және «қазақ ұлты» бірегейлігінің 
үйлесімді синтезі жағымды түрде қалыптасуда. Сонымен қатар Қазақстан контекстінде 
«дәстүрлі ислам» түсінігіне шолу жасалып, негізгі қалыптасқан анықтамалар қарастырылады. 
Елдің мәдени және діни шеңберін айқындаушы фактор ретінде дін саласындағы мемлекеттік 
саясатты қалыптастырудың негізінде жатқан конфессиялардың үлесі, оның ішінде Қазақстан 
мұсылмандары діни басқармасының әлеуметтік функцияларының көрсеткіштері қарастырылады. 
Яғни елдегі ислам дінінің жалғыз өкілдігі ретінде Қазақстан мұсылмандары діни басқармасының 
халық сұранысына қарай әлеуметтік, рухани маңызды қызметтері мен іс-шараларына талдау 
жүргізіледі. Себебі халықаралық тәжірибе көрсеткендей, конфессиялардың алуантүрлілігі көп 
жағдайда түсінбеушілікке, мемлекетпен тіл табыса алмау немесе өзара алауыздыққа әкелетін 
жағдайлар бар. Сондықтан мақалада Діни басқарманың қызметі аясында оның жасампаздылық 
функцияларының, мемлекеттің саясатына сенім білдіру және оны өз сенушілері ішінде жүзеге 
асыру ерекшеліктері сараланады. Қазіргі таңда дәстүр мен заманауи үрдістерді байланыстыру 
арқылы ұлттық бірегейлікті жандандыру қарқынды жүргізілуде. Бұл жағдай, халықтың, 
әсіресе жастардың ұлттық бірегейлік сезімін нығайтуға, өзінің белгілі бір ортаға тиесілігін 
және қорғанышта екендігін түйсінуіне әсер етеді. Осы жағдайды айқындау мақсатымен, 
дін саласындағы мемлекеттік саясатты жүзеге асыру мен халықтың сұранысын өтеудегі Діни 
басқарманың шешуші қадамдары және функционалдық көрсеткіштері зерделенеді. 

Түйін сөздер: ұлттық бірегейлік, дәстүрлі ислам, мемлекетттік саясат, пандемия, діни 
сараптама

K. Yerzhan*, L. Kalybekova
Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan 

*e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com

Transformational indicators of traditional islam  
in the context of strengthening national identity

The article examines the factors influencing the formation of “national identity” and “spiritual iden-
tity”. Sometimes the influence of external factors or the ideology of a certain social group contribute 
to alienation or rejection of one’s belonging or identity. The article will examine the facts of alienation 
using the example of adherents of radical movements. It can also be stated that a harmonious synthesis 
of “Kazakhstani” and “Kazakh” identities is being formed in the country in a positive way. In addition, 
in the context of Kazakhstan, the concept of “traditional Islam” is considered within the framework of 
existing academic definitions. As a factor determining the religious framework of the country, the contri-
bution of confessions, which are the basis for the formation of state policy in the field of religion. Since 
the only representative of the Islamic religion in the country is the Spiritual Administration of Muslims 
of Kazakhstan, it is very important to consider the activities of the muftiate in terms of ensuring the 
spiritual and social needs of believers. As international experience shows, the diversity of confessions in 
many countries leads to disagreement and mistrust of state policy. Therefore, within the framework of 
the activities of the Spiritual Administration, the article highlights the features of its creative functions, 
expressing confidence in the state policy and implementing it among its believers. Currently, the revival 
of national identity is being intensively carried out through the synthesis of traditions and modern trends. 
In order to clarify this situation, the decisive initiatives and comprehensive activities of the Spiritual Ad-

https://doi.org/10.26577//EJRS20254442
https://orcid.org/0000-0003-1951-5867
https://orcid.org/0000-0003-4588-966X
mailto:kalmakhanyerzhan@gmail.com
mailto:kalmakhanyerzhan@gmail.com


12

Дәстүрлі ислам ұғымының ұлттық бірегейлікті нығайтудағы трансформациялық көрсеткіштері

ministration of Muslims of Kazakhstan in the implementation of state policy in the field of religion and 
meeting the needs of believers are analyzed.

Keywords: national identity, traditional Islam, state policy, pandemic, religious administration, re-
ligious expertise

К. Ержан*, Л. Калыбекова
Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан 

*e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com

Трансформационные показатели традиционного ислама  
в контексте укрепления национальной идентичности

В статье рассматриваются факторы, влияющие на формирование «национальной идентич-
ности», «духовной идентичности». Иногда влияние внешних факторов или идеология опреде-
ленной социальной группы способствуют отчуждению или отказу от своей принадлежности или 
идентичности. В статье будут рассмотрены факты отчуждения на примере приверженцев ради-
кальных течений. Также, можно констатировать, что в стране в позитивном ключе формируется 
гармоничный синтез «казахстанской» и «казахской» идентичности. Кроме того, в контексте Ка-
захстана рассматривается понятие «традиционный ислам» в рамках имеющихся академических 
определений. В качестве фактора, определяющего культурно-религиозный каркас страны, рас-
сматривается вклад конфессий, являющийхся основой формирования государственной полити-
ки в области религии, в том числе показатели социальной деятельности Духовного управления 
мусульман Казахстана. Так как единственный представитель исламской религии в стране это  – 
Духовное управление мусульман Казахстана, очень важно рассмотреть деятельность муфтията 
в ключе обечпечения духовных и социальных запросов верующих. Как показывает международ-
ный опыт, многообразие конфессий во многих странах приводит к разногласию, недоверия к го-
сударственной политике. Поэтому в рамках деятельности Духовного управления в статье выде-
ляются особенности его созидательных функций, выражающих доверие к политике государства 
и реализующих ее среди своих верующих. В настоящее время интенсивно осуществляется воз-
рождение национальной идентичности путем синтеза традиций и современных трендов. Такая 
ситуация влияет на усиление чувства национальной идентичности людей, особенно молодежи, 
восприятия того, что они принадлежат к определенной среде и находятся под защитой. С целью 
прояснения данной ситуации анализируются решающие инициативы и комплексные меропри-
ятия Духовного управления мусульман Казахстана в реализации государственной политики в 
сфере религии и удовлетворении потребностей верующих.

Ключевые слова: национальная идентичность, традиционный ислам, государственная поли-
тика, пандемия, религиозное управление, религиозная экспертиза

Кіріспе

Бүгінгі таңда қазақстандық қоғамдық сана 
мемлекет билігіне қатысты зайырлы және діни 
қағидаттарды бірдей қабылдап, ара жігін ажыра-
та алатын деңгейде деуге толық негіз бар. Бұл 
жерде басты назар аударатын мәселе, азаматтар-
дың мәдени-діни қажеттіліктерін өтеуде азамат-
тық қоғам бағытын ұстана отырып, мемлекет-
тік дін саласындағы саясатына қолдау көрсету, 
оның ішінде дінаралық диалогқа, келісімді ны-
ғайтуға үлес қосуы. 

Қазіргі Қазақстандағы ислам дінінің рөлі 
мен орнына баға беретін болсақ, ислам дініне де-
ген қызығушылық өсу динамикасында. Мұның 
басты себебі, республикада ислам мәдениетіне 
тиесілі тұрғындардың көпұлтты ислами қауым-
дастыққа өздерінің қатыстылығын сезінуі. Сон-
дықтан, ұлттық бірегейлікті айқындау негізінде 

оның тіл, дүниетаным тәрізді айқындаушы ком-
поненті ретінде діни фактордың болуы заңды-
лық. Мелмекет билігі елдің ұлттық-мемлекеттік 
векторын дамыту үшін әр түрлі этностардың, 
конфессиялардың әлеуетін заң шеңберінде дұ-
рыс бағыттауға басымдылық берді. Бұл ретте, 
мемлекет түзуші ұлт ретінде қазақ ұлтының бі-
регейлігін дамыту мемлекеттің басты мүддесі 
болды. 

Қазақстан мұсылмандары діни басқармасы-
ның құрылуы, діни өмірдің жандануы, культтік 
орындардың, яғни мешіттердің қарқынды салы-
нуы мұсылман руханиятына ұйымдастырушы-
лық және материалдық тұрғыдан үлкен мүмкін-
діктер ашты. Сондықтан, бірінші кезекте діни 
ұйымдарды кадрлық қамтамасыз ету маңызды 
мәселе болды. Себебі, тәуелсіздіктен кейін сырт 
елдерден «діни білім» алудың салдары бірқатар 
қиыншылықтарға әкеліп соққаны белгілі. Осы-



13

Қ. Ержан, Л. Калыбекова

лайша, Қазақстан мұсылмандары діни басқар-
масы жанынан Мысыр мемлекетімен бірлесе 
отырып Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті өз қызметін бастады, медреселер 
қолға алынып, кейін мемлекеттік үлгіде диплом 
беретіндей медресе-колледж дәрежесіне ие бол-
ды. Осы қадамдардың барлығы он және он бес 
жыл ішінде өзінің жемісін беріп, діни кадрларды 
даярлап шығаруға үлкен серпін берді. 

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және мақ-
саты мен міндеттері

Тарихи негізде ислам діні қазақ ұлты үшін 
әлеуметтік ұйым формасы емес, олардың тек-
тік, рулық, этникалық тиесілігін айқындайтын 
ұжымдық бірегейліктің элементі болды. Сон-
дықтан, Қазақстандағы ислам тарихында ис-
лами діни институттардың жүйесі болмаса да 
көшпенді өмір салтында өзінің ұлттық дәстүр-
лері негізінде исламның негізгі қағидаттарын 
синтездеп ұлт санасында берік сақтап келді. Сол 
себепті, ұлттық негізде ислам дінінің жаңғыруы 
бірінші кезекте қазақ тілінің, қазақи болмыс-
тың жандануын білдіреді. Сонымен, қазақ хал-
қы үшін ислам дүниетанымдық жүйе ғана емес, 
қазақ қоғамының ұлттық сана сезімінің, ұлттық 
тарихи жадысы ретінде аса маңызды. Осыған 
байланысты, қазақ ұлтының бірегейлігін қалып-
тастыруда негізгі фактор ислам дінімен толық-
тырылған этникалық болмыс болып табылады. 
Исламға дейінгі әдет-ғұрыптардың қазақ ұлты-
ның санасында берік қалыптасуы оларды ислам 
діні орнағаннан кейін де толық ығыстыра алма-
ды. Дегенмен, шариғат пен дәстүрді синтездеу 
арқылы ұлттық сана сезімде исламның орнауы 
мүмкін болды. Сондықтан, елімізде жат идео-
логия таралған кезде, оның ішінде салафизм 
бағытының өкілдері қазақ ұлтының барлық дәс-
түрлерін жоққа шығаруы үлкен ментальды қақ-
тығыстарға әкелді. 

Халықаралық тәжірибеде «дәстүрлі ислам» 
түсінігіне академиялық талдау жасау, оның 
негізгі бағытын айқындауға бағытталған зерт-
теулер көп. Бұл ретте, Қазақстан контекстінде 
«дәстүрлі ислам» түсінігінің мәнін ашуға, өзге 
елдердегі түсініктермен компаративистикалық 
талдау жасау арқылы негізгі мәнін ашу мақала-
ның мақсаты болды. Сонымен қатар, мемлекет 
пен конфессия арасындағы сенім білдіру пози-
циясы шеңберінде елдегі ислам дінінің жалғыз 
өкілдігі Қазақстан мұсылмандары діни басқар-
масының дін саласындағы мемлекеттік саясатты 

халық мүддесі үшін жүзеге асыруы, халық сұ-
ранысын өтеу, халыққа қажетті рухани қолдау 
білдіру, қазақ ұлтының бірегейлігін нығайтуда-
ғы негізгі функционалдық қызметтерін талдау, 
зерделеу мақаланың негізгі міндеттері ретінде 
белгіленді. 

Ғылыми зерттеу әдіснамасы

Зерттеу барысында халықаралық тәжірибе-
ге, статистикалық көрсеткіштерге талдау жасау, 
«бірегейлік», «дәстүрлі ислам» категориялары-
на қатысты зерттеулерді саралау әдістері қол-
данылды. Зерттеу жұмысын негіздеу үшін түрлі 
дереккөздер пайдаланылды, соның ішінде дін 
істері комитетінің және діни басқармалардың 
ресми сайттары мен отандық және шетелдік ма-
қалалар. Сонымен қатар, 2020 жылы Қазақстан 
Республикасы, Ресей Федерациясы, Татарстан 
Республикасы, Өзбекстан Республикасы, Қыр-
ғызстан Республикасының Діни басқармалары-
ның әлемде орын алған Covid-19 пандемиясы 
жағдайда жүргізген ақпараттық-түсіндірме жұ-
мыстары, діни қызметтерін ұйымдастыруға мо-
ниторинг, контент талдау тәрізді зерттеулерінің 
нәтижелері сараланды. Қазақстан мұсылманда-
ры діни басқармасының (ҚМДБ) 2024 жылғы 
есептеріне, діни саладағы 5 бағыты бойынша 
(«дін мен дәстүр, ізгі қоғам, ихсан және насихат, 
діни оқу-ағарту және жат діни ағымдардан сақ-
тандыру») жүргізген жұмыстарына салыстыр-
малы талдау жасалып, сандық, сапалық әдістер 
қолданылды.

Қазақстандағы дәстүрлі ислам және ұлт-
тық бірегейлік

ҚР Ұлттық статистика бюросының 2021 
жылы жүргізген халық санағының халық ара-
сында әлеуметтік, діни, мәдени бірегейлік пен 
факторларды анықтауда маңызы орасан зор бол-
ды. Себебі, халықтың өзін белгілі бір дінмен не-
месе мәдениетпен сәйкестендіруімен қатар, өзін 
ешқандай дінмен немесе діни сеніммен байла-
ныстырмайтындығын көрсететін арнайы нұсқа 
қосылған болатын. Осылайша, халықтың 69,3% 
пайызы ислам, 17,2%, – христиан дінін, буддизм 
мен иудаизмді – 0,1% ұстанады, ал 11% қай дінге 
тиесілі екенін көрсетуден бас тартқан. Сонымен 
қатар, санақ раундының сауалнамаларына ұлтты 
«көрсетпеу» жауап нұсқасы қосылған. Мұнда, 
24,8 мың адам өз ұлтын көрсетуден бас тартқан, 
ал «басқа ұлт» жауабын таңдағандар 47,5 мың 
адамды құраған, 2009 жылы мұндай адамдардың 



14

Дәстүрлі ислам ұғымының ұлттық бірегейлікті нығайтудағы трансформациялық көрсеткіштері

8-і болған (ҚР Ұлттық бюросы, 2021). Яғни, бұл 
көрсеткіштерден байқайтынымыз, жалпы па-
йыздық мөлшерлемемен саны аз болса да өзде-
рін ешқандай дінмен, ұлтпен сәйкестендірмей-
тін азаматтар бар және бұл көрсеткіштер алдағы 
уақытта біршама өсу ықтимал. 

Бұл ретте, азаматтардың бірегейлік сезімінің 
төмендеу себебі немесе мүлдем бас тарту мәсе-
лесін қарастырған жөн. Әйгілі неміс психоана-
литигі Э.Эриксон, азаматтарда бірегейлік сезімі-
нің жоғалуына бірнеше фактор әсер ететіндігін 
зерттеп шыққан. Ең алдымен, бірегейлік түсіні-
гін қарастыратын болсақ, Э. Эриксонның пікі-
рінше, – бұл адамның өзіне және қоршаған әлем-
ге қатынасындағы өзін-өзі анықтауы, өзінің кім 
екендігін белгілеуі, яғни, тұлғаның тұтастығы, 
оған өзіндік сәйкестілік және топқа жату (топқа 
қатыстылық) кіреді. Сонымен қатар, зерттеуші 
азаматтарда бірегейлікті қалыптастыру процесін 
адамның бірнеше психоәлеуметтік дағдарыс-
тарды (сәйкестендіру дағдарыстарын) бастан 
кешіруі арқылы қарастырады, бұл жерде адам 
белгілі бір жағдайларды шешу қажеттілігіне тап 
болады, олар өмірінің сәтті немесе сәтсіз болуы-
на әсер етеді (Эриксон, 2006, p. 25). Сондай-ақ, 
бірегейліктің қалыптасуына адам дамуының әр 
кезеңінде әртүрлі факторлар әсер етеді, соның 
ішінде отбасындағы қатынастар мен «балалық 
шақтағы әлеуметтік үрдістер», аймақтың мәде-
ниеті және әлеуметтік-мәдени нормаларының 
ерекшеліктері, тарихи өзгерістер мен заманауи 
қоғамның динамикасы да кездеседі (Эриксон, 
2006, p. 70). Бұл зерттеулерден байқайтынымыз, 
адамдарда бірегейлік сезімі тек қана ішкі пси-
хологиялық күйге байланысты туындап немесе 
жоғалмайды. Сондықтан, бұл жағдайды тарихи-
мәдени, әлеуметтік және саяси факторлардың 
әсерінде болатын үрдіс ретінде қарастыруға то-
лық негіз бар. 

Зерттеуші В.С. Ерохиннің пікірінше, «ұлттық 
бірегейлік» адам мен ұлттық қауымдастық ара-
сындағы тұрақты қарым-қатынасқа қол жеткізу-
дің нәтижесі, тұлғаның өмір сүру идеалдарына, 
нормалары мен принциптеріне жататынын түсі-
нуге мүмкіндік беретін белгілердің жиынтығы 
(Ерохин, 2024, p. 275). Мемлекет институтының 
қолдауымен «біз» ұжымының бейнесі қалыпта-
сады. Ұлттық бірегейліктің саяси жағы ұлттың 
ұжымдық «біз» ретіндегі қасиеттерін объектив-
ті етеді. Ұлттық бірегейліктің екі жақты сипаты 
мемлекеттік институттардың қызметі мен адам-
ның азамат ретіндегі еркін, белсенді болмысы-
ның жиынтығын қамтиды (Ерохин, 2024, p. 276).

Осылайша, адам өзін үлкен қауымдастық-
тың бөлшегі ретінде санауы, сол әлеуметтік ор-
таға тән қасиеттерді өзінің бойына қабылдайды. 
Бұл жерде, ұлттық бірегейлікті мемлекеттік сая-
саттың өнімі ретінде қарастыруға болады, сон-
дықтан, оны стратегиялық тұрғыдан қарастыр-
ған жөн. 

Қазақстан Республикасы көпұлтты және 
көпконфессиялы мемлекет бола тұра, тағы бір 
ерекшелігі 124 этносты құрайтын халық ішінде 
70,4% қазақ ұлты, 15,5% орыс ұлты бар. Қазақ-
тар мұсылман ретінде ханафи бағытындағы ис-
лам дінін ұстанса, орыс халқы үшін христиан 
дінінің православие бағыты дәстүрлі болып та-
былады. Әлбетте, қазақ ұлтының барлығы дер-
лік ислам дінін ұстанады деуге болмайды. Осы-
лайша, Қазақстандағы көпконфессиялық жағдай 
елде белгілі бір дін үстемдік ететін мелмекетке 
жатқызуға келмейді. Тарихтан белгілі болған-
дай, Қазақстан аумағында әр түрлі тарихи кезең-
дерде әр түрлі діни сенімдер болған, оның ішінде 
ежелгі түрік-моңғол культтері, зороастризм, ма-
нихейлік дін, буддизм, христиан діні мен ислам. 
Сондықтан, елде қалыптасқан діни-мәдени әра-
луандылық тамыры Еуразияның терең тарихына 
бойлайды (Сұлтанғалиева, 1998, p. 61). Осындай 
тарихи кезеңдерден өткен қазақ елінің дәстүрлі 
дін ретінде ислам дінін таңдауына қатысты та-
рихи деректер жетерлік және біздің мақсатымыз 
қазіргі кезеңде, әсіресе жаһандану жағдайында 
қазақ халқының бірегейлігін айқындаудағы ис-
лам дінінің маңызын және нақты функционал-
дық ерекшеліктеріне тоқталу.

Қазақстан Республикасы өзінің тәуелсіз-
дігін алғаннан кейінгі жағдай қазақ ұлтының 
өзінің тарихи мекенінде негізгі рухани тірегін, 
мемлекеттілігін айқындайтын діни сенімін таң-
дауға үлкен серпін берді. Осылайша, қазақ ұлты 
«мемлекеттүзуші ұлт» принципінде тұрақталды. 
Халықаралық тәжірибеде қалыптасқандай, кө-
пұлтты, көпконфессиялы ерекшелік мемлекет 
ішінде алауыздық пен түсінбеушілік туғызбады, 
керісінше өз бірегейлігін сақтай отырып, этнос-
тардың ортақ мүдде аясында бірігуіне оң ықпал 
етті. Бұл жағдайға мемлекет билігі тарапынан 
белгіленген дін саласындағы саясат та өз әсерін 
тигізгені анық. 

Кеңес Одағы ыдырағаннан кейін посткеңес-
тік кеңістіктегі елдердің барлығы ұлттық біре-
гейлігін нығайту және аймақтағы қалыптасқан 
діни дәстүрге «жат» ағымдармен күресуге тетік 
болатын «дәстүрлі», «легитимді» дінді бекітуге 
тырысты. Бұл бетбұрыс ұлттық бірегейлік пен 



15

Қ. Ержан, Л. Калыбекова

мәдени жадтағы елеулі өзгерістердің катали-
заторы болды. Бұл процесс осы аймақтардағы 
ұлтшылдық нарративтерді қабылдаудың кең 
тенденциясын көрсетеді. Постсоциалистік өзге-
рістің мәдени аспектілері маңызды география-
лық өлшемге ие, мұнда кеңістіктік өкілдіктер 
биліктің жаңа динамикасын бекітудің негізгі 
факторына айналады. Бұл ұлттың мінезін қалып-
тастырып қана қоймай, ірі саяси өзгерістер жағ-
дайында бұл нарративтер құру ерекше маңызды 
болады (Жиенбаев, 2024, p. 95).

Елдің тәуелсіз алғаннан кейінгі діни ахуалы 
барлық посткеңестік елдер үшін едәуір қиын 
болды. Себебі, ұлттық бірегейлікті нығайту, мә-
дени және діни дәстүрлерді қайта жандандыру 
барысында рухани кеңістікті жат идеология-
мен, елдің мәдениетіне сәйкес келмейтін діни 
сеніммен толтыру үрдісі жүре бастады. Ислам 
мысалында қарастыратын болсақ, бұл бірінші 
кезекте, ислам дінінің негізгі догматтарын иге-
ру мақсатында дәстүрлі исламға қайшы келетін 
ағымдардың жетегінде кету қаупі өсті. Бұл жағ-
дай бірінші кезекте, шетелдік діни өкілдерден 
білім алу және сол жат ағымдар өкілдерінің ел 
аумағына келіп миссионерлікпен айналысу жағ-
дайды біршама ушықтырды. Мәселен, постеке-
ңестік Әзірбайжан елінде де дәл осындай мәселе 
туындады. Әзірбайжан бұл ретте берік зайырлы 
принцип негізінде құрылды, мұнда ислам ұлт-
тық бірегейліктің мәдени құрамдас бөлігі ғана 
болды. Кеңестік дінге және ұлтқа қарсы саясат 
бұл стереотипті нығайтқан болатын, дінді (әсі-
ресе исламды) артта қалған деп бекітті, заманауи 
жолға тосқауыл болды және исламның адамдар-
дың өмірінде ең алдымен ұлттық мәдениет пен 
дәстүрдің бір түрі ретінде болуын қамтамасыз 
етті. Кейбір сарапшылардың пікірінше, дәстүрлі 
емес қозғалыстар тек мемлекеттік қауіпсіздік-
ке ғана емес, сонымен бірге зайырлы әзірбай-
жандық ұлттық бірегейлікке де қауіп төндіреді 
(Bedford, 2021, p. 691). 

Осылайша, зерттеуші Омеличева М.И. ке-
ңестік кезеңде көптеген Орталық Азия мұсыл-
мандары мен мұсылман еместер исламды бір жа-
ғынан «дәстүрлі» және «ресми», екінші жағынан 
«параллель» және «жасырын» деген қарапайым 
дихотомиялар тұрғысынан қарастыра бастаған-
дығын көрсетті. «Дәстүрлі» және «радикалды» 
исламның қазіргі дискурстары осы терең тамыр-
лы дуализм мен «халықтық» және «параллель» 
исламдағы объективті нанымдармен қоректе-
неді, енді ғана «мәдени»/«халық» және «парал-

лель»/«құпия» арасындағы қарама-қайшылық» 
деген сөздің орнын жергілікті тарихтан бастау 
алатын «дәстүрлі» «ислам» мен Орталық Азия 
халықтарына жат «радикал» ислам арасындағы 
қарсылық орын ала бастады.

Сипатталған исламның дискурсивті бейнеле-
рі қазіргі заманғы мемлекеттер мен дін арасын-
дағы қарым-қатынастың табиғаты туралы бар 
түсініктерден де хабардар болды. Зайырлылық 
ежелден қазіргі саясаттың және халықаралық 
қатынастар туралы заманауи ойлаудың маңыз-
ды ұйымдастырушы принциптерінің бірі болды. 
«Лаицизм» деп аталатын траектория зайырлы-
лықты модернизацияның императиві ретінде 
қарастырады, ал дін демократияның қарсыласы 
және заманауи мемлекеттердің құрылуына ке-
дергі ретінде қабылданады (Omelicheva, 2016, p. 
16). Бұл концепциядағы ислам демократия мен 
модернизация жолындағы қорқынышты, бірақ 
жеңуге болатын кедергі ретінде қарастырылады 
(Hurd, 2012, p. 47). Осылай тұжырымдалған Ис-
лам зайырлылыққа қарсы және оны қабылдау-
ды қажет етті. Исламның кейбір көріністерінің 
демократиямен үйлесімділігін дәлелдеу үшін 
лаицизмдік ойлау исламның «қалыпты» және 
«заманауи» сорттарын құруды ынталандырды, 
ал кейбір Батыс мемлекеттерінде діни бірегей-
лікті мәдени атрибут мәртебесіне ауыстырудың 
кең таралған тәжірибесі күшейтілді (Omelicheva, 
2016, p. 16). 

Бұл ретте, Қазақстан Республикасы дін са-
ласындағы саясатын айқындаған сәттен бастап 
халықтың, ұлттың өзінің бірейгейлігін айқын-
дауда басым діндерге басты назар аударып, 
елде белең алған жат ағымдар мен өзге идео-
логияға қарсы нарративтерді белгілей баста-
ды. 2011 ж. 11 қазанда қабылданған ҚР «Діни 
қызмет және діни бірлестіктер туралы» Заңы-
ның преамбуласында ханафи бағытындағы ис-
ламның және православиелік христиандықтың 
халықтың мәдениетінің дамуы мен рухани өмі-
ріндегі тарихи рөлін танитынын негізге алатын-
дығы көрсетілген. Бұл, ғасырлар бойы қалып-
тасқан ислам дінінің халық арасындағы рөлін, 
маңызын айқындау болып табылады. Сонымен 
қатар, дін саласындағы саясаттың негізгі ба-
ғыттарының бірі – ұлтаралық және конфессияа-
ралық татулықты сақтау және осы күнге дейін 
Қазақстанның беделді халықаралық ұйымдарда 
(БҰҰ, ИЫҰ, ОҚЫҰ және т.б.) мүшелік жасап, 
төрағалық ету арқылы жаһандық сын-тегеурін-
дерге төтеп беру. 



16

Дәстүрлі ислам ұғымының ұлттық бірегейлікті нығайтудағы трансформациялық көрсеткіштері

Қазақстан контекстіндегі дәстүрлі ислам 
дискурсы

Посткеңестік елдердегі радикалды топтармен 
күрес шеңберінде басым елдер контрнарратив 
ретінде «дүстүрлі ислам», «жергілікті ислам», 
«орта жолды ислам» концепциясын ұсынғанды-
ғы белгілі. Бұл ретте, «дәстүрлі ислам» түсінігі-
нің де ауқымы кеңістікке, сол аймақтың мәде-
ни-діни ерекшеліктеріне сай әр түрлі деңгейде 
қабылданып, жүзеге асырылды. Батыс ғалымда-
рының көпшілігі «дәстүрлі исламды» фундамен-
тализм мен модернизм арасындағы дихотомия 
арқылы тұжырымдайды. Исламтану әдебиетінде 
дәстүрлі ислам XII ғасырда ислам ғұламалары 
жасаған құрылым ретінде анықталады (Fauzi, 
2012, p. 131).

Зерттеуші Mathiesen «дәстүрлі ислам» фе-
номенін тұтастай алғанда оның дискурстары 
арқылы түсіну керек деп санайды, олар тәжіри-
белер мен институттардың басқа нұсқаларына 
қарама-қайшы белгілі бір тәжірибелер мен инс-
титуттардың ортодоксалдылығын орнатуға ты-
рысады (Mathiesen, 2013, p. 214). Nasr «дәстүрлі 
исламды» жақсы түсіну үшін оның исламның 
әртүрлі аспектілерімен байланысын талдау ма-
ңызды деп санайды. Оның айтуынша, дәстүрлі 
ислам Құранды Алланың Сөзі деп қабылдайды, 
сүнниттік исламның алты сахих көздеріндегі 
және шиизмнің төрт кітабындағы ортодоксалды 
хадистер жинағын мойындап, шариғатты илаһи 
заң ретінде қорғайды. Сонымен қатар сопылық 
пен тариқат та «дәстүрлі ислам» бөлігі болып 
саналады (Nasr, 1994, p. 14). Кей зерттеушілер 
дәстүрлі ислам әдетте ислам құндылықтарын 
жергілікті дәстүрлермен біріктірмейді деп есеп-
тейді. Дегенмен, дәстүрлі исламды соңғы кезде-
рі кейбір мемлекеттерде, бірінші кезекте Орта-
лық Азияда ислам мен жергілікті дәстүрлердің, 
мінез-құлық нормаларының және тіпті исламға 
дейінгі кезеңдердің жиынтығы ретінде қарасты-
ру қалыптасқан. 

Қазақстан шеңберінде айтар болсақ, Қазақ-
стан мұсылмандары діни басқармасы Ғұлама-
лар кеңесінің мүшесі, PhD Құрманбаев Қ. өзінің 
сұхбатында «ислам ғасырлардан бері жергілікті 
халықтың салт-санасымен, өмір салтымен, ой-
лау жүйесімен біте қайнасып келген исламның 
моделін дәстүрлі ислам деп қабылдап жүрміз, 
яғни, бұл біздің құқықтық жақтан ханаифлік, 
сенімділік тұрғысынан матуридилік және мо-
ральдық-этикалық тұрғысынан кейбір дәстүрлі 
сопылық бағыттармен біте қайнасқан исламның 
практикалық көрінісі, неге дәстүрлі десек, ол 

ғасырлардан бері дәстүрлі түрде жалғасып, өзін-
дік осы қоғамға, заманға, ортаға, тіпті климатқа 
сай қалыптасқан ислам», – деп түсіндіреді (Құр-
манбаев, 2024). Яғни, сарапшының пікірінше, 
дәстүрлі ислам деп ең алғашқы кезеңде пайда 
болған исламды қалай да бұрмалап, өзгертіп 
қолдану емес, сол заманнан бері келе жатқан 
классикалық исламды сол күйінде ұстану. Әл-
бетте, ханафи мазһабының да қазақ қоғамында 
берік орнауының бірден себебі қазіргі таңда ис-
ламның тек ғылыми концептілері, аппараттық 
категориялары жүйеленіп, ислам ғалымдарының 
еңбектерінде ғылыми негізделді. Сондықтан, 
«дәстүрлі ислам» түсінігі алғашқы кезеңдегі ис-
ламнан бөлек немесе белгілі бір трансформация-
ға ұшыраған деп қарастыру келмейді. Бұл жерде 
жоғарыда бірқатар зерттеушілер атап өткендей, 
ислам тек сол тараған елді мекеннің дәстүрлері-
мен өзара байланысып, синтезделгендігін қарас-
тыруымызға болады. Қазақ елінің мысалында 
да көптеген тарихшылар, зерттеушілер, этног-
рафтар, дін ғалымдары жергілікті мәдени дәс-
түрлердің исламның шеңберінде болып, қазіргі 
таңда синтезделіп кеткендігін көрсетеді. 

1990 ж. бастап радикалды, жат идеология 
салдарымен біздің ел де күресіп, мемлекеттік 
деңгейде осы мәселелерді шешуге арналған құ-
қықтық, әдістемелік және ұйымдастыру негізін-
де кешенді іс-шаралар жүзеге асырылды, ең ма-
ңыздыларын атап өтер болсақ, олар:

- «Діни қызмет және діни бірлестіктер ту-
ралы» Қазақстан Республикасының Заңы халы-
қаралық құқық пен ел Конституциясында көз-
делген әркімнің ар-ождан бостандығы құқығын 
іске асыруға бағытталған, ол дін саласындағы 
мемлекеттік саясатты іске асырудың және ұлт-
тық мүддені қорғаудың құқықтық негізі болып 
табылады. Қолданыстағы заңнама аясында діни 
бірлестіктердің қызметі реттелген, миссионерлік 
қызметті жүзеге асыру, діни іс-шараларды, дін-
тану сараптамаларын жүргізу, ғибадат үйлерін 
салу, діни әдебиетті тарату тәртібі айқындалған;

- ведомствоаралық өзара іс-қимыл, дін сала-
сындағы мақсаттар мен міндеттерге қол жеткізу 
үшін мемлекеттік және қоғамдық құрылымдар-
дың күш-жігері мен ресурстарын қолдану;

- Қазақстан Республикасының ұлттық мүд-
десіне төнген қатер көріністерінің сипаты мен 
деңгейін ескеру;

- Демократиялық, зайырлы, құқықтық және 
әлеуметтік мемлекет ретінде Қазақстанда мем-
лекеттік шешімдер қандай да бір діннің немесе 
оның жекелеген ұстанушыларының мүддесіне 



17

Қ. Ержан, Л. Калыбекова

орай емес, тұтас қоғамның мүддесі негізінде қа-
былдануы қажет (ҚР 2020, № 953 қаулы). 

Осы ретте, посткеңестік елдерде радикал-
ды топтарға қарсы контрнарратив ретінде ұсы-
нылған «дәстүрлі ислам» түсінігін Қазақстан 
контекстінде қарастыра аламыз ба деген сауал 
туындайды. 

Елімізде 2832 діни бірлестікті құрайтын 
Қазақстан мұсылмандары діни басқармасының 
тек қана радикалды топтармен күресу, халық-
тың діни сауатын арттыру және діни рәсімдерді 
қамтамасыз етумен қатар, муфтияттың ел аума-
ғында жалғыз ресми тіркелген Республикалық 
діни бірлестік ретінде қазақ ұлтының бірегейлі-
гін сақтаудағы функциялық қызметтеріне тоқ-
талған жөн деп есептейміз. Ел аумағында ислам 
конфессиясының жалғыз өкілдігі ретінде тек 
Қазақстан мұсылмандары діни басқармасының 
болуы дәстүрлі ислам түсінігінің қалыпты жағ-
дай ретінде қабылдануы заңдылық.

ҚМДБ рухани және ұлттық бірегейлікті қа-
лыптастырудағы рөлі

Елдегі діни ахуалға сәйкес, 90 жылдардың 
басында көптеп таралып, кейін ел аумағындағы 
жастардың санасын улап, Сирияға діни жиһад-
қа кеткен радикалды топтарға қосылған қазақс-
тандықтармен жұмыс жүргізу үшін мемлекет 
тарапынан ауқымды іс-шаралар кешені ұйым-
дастырылды. Бірінші кезекте, бұл ҚР Тұңғыш 
Президенті Н.Назарбаевтың бастауымен 2018 
жылы «Жусан» операциясының іске асырылуы. 
Бірнеше кезеңдерден тұрған бұл операцияның 
нәтижесінде елге 749 ересек, 522 балалар қайта-
рылды (РҚБ ресми сайты). Бұл елімізде гумани-
тарлық тұрғыдан сәтті негізде жүзеге асырылған 
іс-шаралардың бірегейі деуге негіз бар. Әлбетте, 
қайтып келген азаматтардың діни көзқарастары, 
оларды қоғамға қайта бейімдеу бойынша жұ-
мыстар оларды алып келгеннен қарағанда бірне-
ше есе күш жұмсауды қажет етті. Бұл жерде не 
үшін қазақстандықтар оңай радикалды топтар-
дың әсеріне түсті, ең маңызды фактор ретінде 
қандай жағдайды анықтауға болады деген сауал-
дар мемлекет өкілдерін де, ресми ислам дінінің 
өкілдерін де мазалағаны анық. Әлбетте, бұл аза-
маттардың діни сауаттылығының төмен болуы, 
радикалды идеологияға берілгендердің басым 
бөлігі орыс тілді азаматтар болғандығы көпте-
ген әлеуметтік зерттеулерден белгілі. Сонымен 
қатар, олардың мұндай жағдайға тап болуының 
тағы бір себебі – олардың ұлттық, әлеуметтік, 
діни бірегейлігін жоғалтып алуында немесе жат-

сынуында. Бұл туралы, зерттеуші фил.ғ.докто-
ры Ю.Шаповал өзінің мақаласында зерттеуші 
О.Руаның тұжырымдарын келтіреді. Оған сәй-
кес, О.Руа джихадизмге сипаттама бере отырып, 
бұл идеологияны жасаушылардың жиһад, куфр 
және басқа да ұғымдарды жаңаша түсіндіру 
түріндегі ислам іліміне енгізген жаңалықтары, 
түптеп келгенде, идеологтардың мақсаты емес 
екенін атап өтті. Олар адамдарды кәпірлермен 
соғысуға тарту үшін ғана емес, олардың отбасы-
лық, рулық, ұлттық, этникалық байланыстары 
үзілетін жаңа типтегі мұсылмандарды қалыптас-
тыру болған (Шаповал, 2024, p. 11).

«Жусан» операциясына қатысты Е.Карин 
өзінің зерттеуінде елге қайтып оралған репат-
рианттардың қандай да бір бірегейлік сезімінен 
ажырағанын көрсетеді. Себебі, ДАИШ негізгі 
мақсаттарының бірі – түпкі ұлттық, қалыптас-
қан қоғамдық бірегейлігінен айырып, ДАИШ-қа 
таңылған жаңа бірегейлікті қалыптастыру бол-
ған (Шаповал, 2024, p. 11).

Көріп отырғанымыздай, адамның қоғамдық 
өмірде белгілі бір бірегейлік, өзін белгілі бір 
ортамен, ұлтымен, дінімен сәйкестендіруі аса 
маңызды. Қазақстанда Қазақстан мұсылманда-
ры діни басқармасы діни салада ғана емес, қо-
ғамдық, әлеуметтік негізде бірқатар маңызды 
әрі ауқымды бастамаларды көтеріп, жүзеге асы-
рып келе жатыр. 

ҚМДБ қызмет ету аясы кең, діни салада 5 
бағыт «дін мен дәстүр, ізгі қоғам, ихсан және 
насихат, діни оқу-ағарту және жат діни ағым-
дардан сақтандыру» аясында қызмет етуде. 
Қазақстандық сенушілер ислам діні туралы 
барынша жедел түрде қажетті ақпараттарын 
алуда, діни білім алу үшін міндетті түрде шет 
елдерге барудың қажеттілігі төмендеді. Елі-
мізде де діни мамандарды даярлап, дінге қы-
зығушылығы бар азаматтарға да діни сауатты-
лығын арттыру бойынша қолдау көрсетілуде. 
Мәселен, 2024 жылдық есеп бойынша ҚМДБ 
Шариғат және пәтуа бөлімінің мамандары 
елімізде жалпы 201 073 сұраққа жауап берген. 
Ғұламалар кеңесінде қабылданған пәтуаларды 
түсіндіру мақсатында, имамдарға арналған 322 
семинар, сондай-ақ мешіт жамағатына бағыт-
талған 3387 пәтуа сағаты ұйымдастырылған. 
Ғұламалар кеңесіне ұсынылған пәтуалар саны 
18-ді құрайды. Бұқаралық ақпарат құралдарын-
да, оның ішінде телеарналарда 67 сұхбат бер-
ген. Сонымен қатар, бекітілген медиа жоспар 
аясында сұрақ-жауап форматында 980 бейнеро-
лик түсірілген (ҚМДБ ресми сайты).



18

Дәстүрлі ислам ұғымының ұлттық бірегейлікті нығайтудағы трансформациялық көрсеткіштері

Радикалды, жат идеологияның алдын алуда 
ҚМДБ тарапынан атқарылатын тағы бір қызмет 
түрі – діни сараптама жүргізу. Елде мемлекет-
тік деңгейде дінтану сараптамасы жүргізілетіні 
белгілі. Сондықтан, зайырлы және діни тұрғы-
дан дінтану және діни сараптама жүргізу жат 
идеология легіне екі тараптан да төтеп беруге 
мүмкіндік береді. Себебі, елде радикалды, жат 
ағымдардың таралуына діни мазмұндағы әде-
биеттер мен баспа материалдар, ал жастар ара-
сында электронды ғаламтор желілер, әлеуметтік 
желілер арқылы таралатын жат идеология үлкен 
әсер еткен болатын. Сондықтан, дінтану сарап-
тамасына елде мемлекеттік деңгейде аса үлкен 
мән беріледі. 

Осылайша, 2024 жылы ҚМДБ тарапынан 243 
кітап діни сараптамадан өткен. Атап айтқанда, 
211 кітап оң қорытынды алса, 12 кітапқа теріс 
қорытынды берілді, 73 кітап түзетілуге қайтары-
лып, 20 туынды діни емес кітап болып танылды. 
Мысыр, Түркия, Иран, Моңғолия, Өзбекстан, 
Ресей, Сауд Арабиясы сынды мемлекеттерден 
әкелінген 1037 кітап бойынша 19 өтініш қабыл-
данып, комиссия сараптауынан өтті. Қазақстан 
аумағында мүфтиятқа қарасты мешіт жанын-
дағы 109 діни дүкендерге сараптама жасалып, 
2000-ға жуық діни әдебиет тексерілді (ҚМДБ 
ресми сайты). 

ҚМДБ-ның халықтың рухани қажеттілік-
терін қанағаттандырудағы түсіндірме жұ-
мыстарын жүргізу әлеуеті

2020 ж. бүкіл әлемді Covid-19 індеті жайла-
ғаны белгілі. Әлем халқы мұндай жаппай панде-
мияның салдарын барынша сезінді, рухани тірек 
іздеді. Бұл жағдай біздің елде де орын алды, осы 
ретте Діни басқарма тарапынан рухани ынта-
ландыру, үміт берумен қатар елге дәрі дәрмек-
термен, азық түлікпен қамтамасыз ету бойынша 
ауқымды жұмыстар атқарылған болатын. 

Осы кезең бойынша сол жылдардағы ҚМДБ 
тарапынан жүргізілген ақпараттық түсіндірме 
жұмыстарына мониторинг жүргізілген болатын. 
Діни басқармалардың ресми әлеуметтік парақ-
шаларына, сайттарына мониторинг, жариялан-
ған материалдарға контент талдау жүргізілді. 
Халықтың рухани сұранысын, қолдау алуға қа-
жеттілігін өтеуде Діни басқармалардың қанша-
лықты өтегендігін анықтау мониторинг және 
контент талдау жұмысының негізгі мақсаты бол-
ды. Мониторинг жұмыстары Қазақстан, Өзбекс-
тан, Қырғызстан, Ресей Федерациясы, Татарстан 
елдерінің Діни басқармаларына жүргізілді. 

Әлемде індеттің таралуына байланысты 
барлық діни бірлестіктер де оқшаулану жағда-
йында өз қызметтерін ұйымдастыруға мәжбүр 
болды. Қатаң карантиндік режимді сақтау мер-
зімі ислам әлемінде маңызды діни мейрамдары 
Рамазан айы, Ораза айтқа тұспа тұс келуі ис-
лам бірлестіктері тарапынан жаңа қадамдарға 
барып, қызметін тиімді ұйымдастыруды қажет 
етті.

Қазақстан мұсылмандары діни басқарма-
сы карантиндік режимде мешіттердегі барлық 
жамағатпен оқылатын намаздарды тоқтатуға 
мәжбүр болды. Дегенмен, Рамазан айында қа-
йырымдылық қорлары, діни қызметшілердің 
қайырымдылық акцияларын жүргізу істері бел-
сенді негізде қолға алынды. 

Бірінші кезекте, барлық аймақтарда онлайн 
режимде имам-ұстаздардың дәрістерін өткізу, 
Құран хатым жасау дұғасынан тікелей көрсеті-
лім, Ораза айт мейрамынан тікелей эфир ұйым-
дастырылды. Діни басқарманың ресми сайтын-
да және әлеуметтік парақшаларында (ҚМДБ 
“instagram” аккаунты) «Ислам тарихы», «Фиқһ 
дәрістер», «Хадистер», «Ислам әдебі», «Отбасы 
ғылымхалы» тақырыптары бойынша дәріс және 
сұрақ-жауап форматтарында онлайн көрсетілім-
дер шығарылды. 

Онлайн дәрістер күн сайын өткізілсе, апта-
сына үш рет тікелей эфирде ҚМДБ имамдары, 
ұстаздары және белгілі ғалымдарының сұхбат-
тары ұйымдастырылды.

Пандемия зардабынан құтылу, ауырғандар-
ға саулық тілеу мақсатында Қазақстан мұсыл-
мандары діни басқармасы ислам әлемінің ғұла-
маларын, дін қайраткерлерін, дін саласындағы 
оқытушы-ұстаздар мен Құран қариларын, сон-
дай-ақ барлық мұсылман қауымын 2025 жылдың 
3 сәуір күні жұма намазында, бір мезетте ортақ 
тілекпен алақан жайып, адамзаттың амандығы 
мен бейбітшілігі үшін дұға жасауға шақырды. 
Бұл бастама «Біз – біргеміз, тілегіміз – ортақ» 
деген ұранмен жүзеге асырылады. Дұға ету ар-
қылы бүкіл әлемдегі адамзаттың денсаулығы 
мен тыныштығын тілеп, әлемдік ынтымақтас-
тықты нығайту мақсатында мұсылмандардың 
ортақ қолдауын күшейту.

Рамазан айынан бастап қазақ және орыс тіл-
ді сенушілерге арнайы тікелей эфирде жалпы кө-
лемде 140-тан астам онлайн-дәрістер мен түрлі 
медиялық бағдарламар өткізілген. Әлеуметтік 
желілерде 370 тікелей эфир көрсетілімдері, дә-
рістер, сұрақ-жауаптар және ақпараттық мате-
риалдар жарияланды (ҚМДБ ресми сайты). 



19

Қ. Ержан, Л. Калыбекова

Пандемия алдын алу бойынша енгізілген тө-
тенше жағдайда Өзбекстан мұсылмандары діни 
басқармасы (ӨМДБ) да үкімет тарапынан қа-
былданған шешімдерге қолдау білдіріп, індеттің 
алдын алу бойынша барлық сақтық шаралары 
жүзеге асырылды. 

Өзбекстан мешіттерінің барлығында Рама-
зан айында Құран оқылу және тарауық нама-
зын онлайн көрсетілім арқылы беру тәжірибесі 
енгізілді. Әлеуметтік желілерде тиісті бейнема-
териалдар мен ақпараттар жарияланды. Пітір-
садақа беру үшін сенушілерге мобильді қосым-
шалар шығарылды. Сонымен қатар, Рамазан 
айының бірінші күнін белгілеу бойынша Қазақ-
стан, Қырғызстан діни басқармаларымен ғылы-
ми мәліметтерге сәйкес бірлескен ортақ шешім 
шығарылды.

Онлайн режимде Өзбекстан мұсылманда-
ры діни басқармасы тарапынан 100-ден астам 
бейне-дәрістер мен онлайн сұхбаттар өткізілген 
(ӨМДБ “facebook” аккаунты).

Дәрістер мен сұхбаттардың басым бөлігі Ра-
мазан айында жасалатын дұғалар мен қосымша 
діни рәсімдерге арналған, ал сұхбаттар белгілі 
имам, ғалымдардың қатысуымен өзекті ислами 
мәселелер мен пәтуалар бойынша сұрақ-жауап 
форматында өткізілген.

Бұл мәліметтер Басқарманың фейсбук желі-
сінде кеңінен жарияланған, ал ресми сайты Бас-
қарманың қызметі мен діни мәселелерге қатыс-
ты ақпараттар емес, әлемдік жаңалықтар легіне 
толы. 

Қырғызстан Республикасының мұсылманда-
ры діни басқармасында Бас Муфтий Максатбек 
кажы Токтамушев барлық сенушілерді үкімет-
тің қабылдаған шараларын қатаң сақтауға ша-
қырып, арнайы бейнежазба үндеуін жолдаған. 
Муфтияттың барлық қызметі қашықтықтан жұ-
мыс жасау режиміне өтіп, әлеуметтік желілер ар-
қылы онлайн-дәрістер мен құтбалар жүргізілді.

Қырғызстан діни басқарма өкілдері тарапы-
нан көп жағдайда қайырымдылық акцияларын 
өткізу, Ораза кезінде мұқтаж отбасыларға қа-
йырымдылық көмек көрсету тәрізді қызметке 
аса мән берілген. Мұны әлеуметтік желілерде 
жарияланған ақпараттар мазмұнынан толығы-
мен байқауға болады. Керісінше Ораза айт ке-
зеңінде ақпараттар күтілгендей толыққанды 
еместігі анықталды. Дегенмен, Діни басқарма-
ның әлеуметтік желілерде де, YouTube каналда 
да оқырмандар саны мен белсенділігі жоғарғы 
көрсеткіште (Қырғызстан мұсылмандары діни 
басқарамсының ресми сайты).

Ресей Федерациясының мұсылмандар діни 
басқармасы Мәскеу орталық мешітінен жұма 
уағызы мен намаз өткізуден сенушілерге 6 мау-
сымға дейін, яғни мешіттер ашылғанға дейін ті-
келей эфир көрсетілімі, тоқтаусыз онлайн Құран 
оқу шарасы ұйымдастырылды. Жалпы пандемия 
кезеңі бойында Діни басқарма тарапынан төмен-
дегідей іс-шаралар кешені ұйымдастырылып, ат-
қарылып келеді:

- Ғаламтор және телефон желісі арқылы түс-
кен сауалдарға жауап беру мақсатында call-ор-
талықтар қызметін жандандыру және онлайн-
уағыздар жүргізу;

- Аймақтардағы өкілдіктермен үздіксіз бай-
ланыста болу;

- Онлайн режимінде өзекті тақырыптарда ха-
лықаралық конференция өткізу;

- Қайырымдылық акциялары;
- Еріктілер қызметін ұйымдастыру;
- Ислами оқу орындарда онлайн-режимде 

оқытуды жалғастыру;
- Халықаралық ынтымақтастықты сақтау 

және дамыту;
- Сенушілерге ақпараттық қолдау көрсету.
Рамазан айы да оқшаулану режиміне сәйкес 

келгендіктен Ресей мұсылмандары діни басқар-
масы бірқатар ауқымды іс-шараларды кеңінен 
ұйымдастырды: Рамазан айында қайырымды-
лық акциялары, еріктілер қызметі көмекке мұқ-
таж отбасыларына 1 миллион рубль мөлшерінде, 
сонымен қатар, 1000-нан астам сириялық бос-
қындар отбасы мен 1500-ден астам палестина-
лық мұқтаж отбасыларына гуманитарлық көмек 
көрсетілген. Жүргізілген іс-шаралардың басым 
бөлігі Ислам мәдениеті, ғылымы мен білімін 
қолдау қорымен бірлесе отырып атқарылған.

Жалпылама алғанда, Ресей мұсылмандары 
діни басқармасы әлеуметтік желілер мен ресми 
сайттарында (Ресей Федерациясы мұсылманда-
ры діни басқармасының “facebook” аккаунты) 
карантиндік режим енгізілген сәттен бастап 372 
ақпарат жариялаған, оның ішінде 19 – онлайн 
дәрістер, 17 – жұма уағыздары мен намаз, Құ-
ран хатым түсіруден тікелей көрсетілімі, 9 – бей-
неконференциялар мен отырыстардан тікелей 
эфир көрсетілім жарияланған. Салыстырмалы 
түрде Ресей мұсылмандары діни басқармасы 
пандемия жағдайында онлайн-режимде, соны-
мен қатар қайырымдылық шаралары бойынша 
белсенділіктің жоғары көрсеткішіне ие. 

Татарстан Республикасы мұсылмандар діни 
басқармасында COVID-19 пандемиясының 
жағдайы тұрақтандырылғанға дейін төмендегі 



20

Дәстүрлі ислам ұғымының ұлттық бірегейлікті нығайтудағы трансформациялық көрсеткіштері

алдын алу шараларын қабылдады: мешіттерде 
жамағатпен оқылатын және жұма намаздары 
тоқтатылды, азан шақыру белгілі уақыттарда 
жалғасатын болады; мешіттерде дезинфекция 
жасау жүйелі түрде жүргізу ұйымдастырыл-
ды; мұсылмандарға ас беру шараларын, қайтыс 
болған адамның жақындарымен ғана үйлерде 
өткізуге кеңес берілді; Денсаулық сақтау Ми-
нистрлігінің жеке санитарлық гигиенаны сақтау 
бойынша нұсқаулықтарын қатаң ұстану қажет-
тігі ескертілді; Азан айтылғанға дейін жұма уа-
ғызын тоқтату, құтба оқуды қысқарту, намазда 
қысқа сүрелерді оқу, намаздан кейін оқылатын 
хатымдар мен зікір айтуды қысқарту жөнін-
де арнайы пәтуа қабылданды. Діни басқарма-
да Рамазан айына байланысты белсенді негізде 
қайырымдылық іс-шараларды жүзеге асырды, 
мұқтаж отбасыларына тиісті көмек көрсетілді. 
Әлеуметтік желілерде Діни басқарма тарапынан 
76 діни-танымдық материалдар, тікелей эфир 
көрсетілімдері жарияланған (Татарстан мұсыл-
мандары діни басқармасының ресми сайты). 

Нәтижелері және талқылама

Қазақ қоғамы үшін ислам діні рулық қатыс-
тылық, тіл, аймақтық қатыстылық тәрізді ұлт-
тық бірегейліктің құрамдас бөлігі. Әлбетте, бұл 
жалпы көрсеткіште алғанда, жекелей келгенде 
бұл бірегейлік категорияларының иерархиясы 
өзгеруі мүмкін. Алдағы уақытта, зайырлылық 
принципі негізінде «қазақстандық», діни тұрғы-
дан «рухани», «ұлттық» бірегейлік қағидаттары 
жандануы жалғасуы мүмкін. Біздің пайымдауы-
мызша, рухани бірегейлік мемлекеттік бірегей-
лікке қайшы келмейді, себебі республикадағы 
көпэтностық жағдай басым бөлігінің жалпы 
қауымдастыққа немесе діни қауымдастыққа қа-
тыстылығын айқындайды. 

Пандемия кезеңіне жүргізілген мониторинг 
нәтижесінде, Діни басқармалардың халық сұра-
нысын толық өтей алғандығы белгілі болды. Сол 
жылдарда осындай рухани танымдық, түсіндір-
ме жұмыстарының жүргізілуі халыққа серпін 
беріп, тығырыққа әкеліп соққан жағдайдан шы-
ғуға үміт сыйлады. Бұл іс-шаралардың барлығы 
еңсесі түскен халыққа діни, ұлттық бірегейлі-
гін одан әрі нығайтуға септігін тигізгені анық. 
Себебі, осындай дағдарыстық жағдайда адам 
психоэмоционалдық тұрғыда қорғаныс іздеп, 
бірегейлікті айқындау сезімі жоғарылай түседі. 
Сондықтан, Діни басқармалар тарапынан, оның 
ішінде ҚМДБ тарапынан жүргізілген барлық іс-

шаралар халыққа өздерінің ислам дініне, ұлтына 
қатыстылығын, бірегейлігін одан әрі бекіте тү-
суіне әсер етті деп есептейміз. 

Зерделенген ақпараттар аясында мемлекет 
тарапынан белгіленген дін саласындағы саясат-
ты жүзеге асыруда Қазақстан мұсылмандары 
діни басқармасы тарапынан тиісті қолдау жүзе-
ге асырылуда. Бұл жағдайдың барлығы халыққа 
өздерін қауіпсіз сезіну, рухани тұрғыдан қорға-
нысты сезінуге әсер ететіні айқын. Сондықтан, 
дінге қадам басқан азаматтар тиісті ақпаратта-
рын алып, рухани жолын дұрыс айқындауға сеп-
тігін тигізуде. Мемлекеттік деңгейде, дін сала-
сындағы кадрлық қамтамасыз ету ислам дінінің 
дұрыс бағытта, дәстүрлі жолмен өрбуіне септі-
гін тигізуде. Діни басқарма тарапынан да ұлттық 
болмысқа, дәстүрді жандандыруға бағытталған 
кешенді шаралар тұрақты түрде жүзеге асыры-
луы халық арасында рухани жандану, ұлттық 
болмысты сезінуге үлкен әсер етеді. Мұның көр-
сеткіші ретінде қоғамда «ұлттық брендингтің» 
қарқынды дамуы, күнделікті тұрмыста қазақи 
ұлттық элементтердің, тіпті ұмыт болған дәстүр-
лердің (ежелден келе жатқан тағам түрлерінің 
зерттелуі және халыққа кеңінен ұсынылуы, діни 
атрибутикадағы элементтердің жиі қолданылуы) 
жандануы. Бұл ұлттық бірегейлікпен қатар, Қа-
зақстанның мемлекеттік бірегейлігін нығайтуға 
үлкен септігін тигізеді.

Қорытынды және тұжырымдама

Бүгінгі таңда Қазақстанның мемлекеттік-
конфессиялық қатынасы үлкен трансформация-
дан өтіп, зайырлылық пен діни қағидаттарды үй-
лесімділікте ұстауға септігін тигізетін шаралар 
мен мемлекеттік бағдарламалардың арқасында 
біршама жүйеге келді. Халық санасы да өзінің 
қажеттілігін түсіне алатын, діни мәселелерде 
өзіне таңдау жасай алатын деңгейге ұмтылуда. 
Мемлекет тарапынан бұл бағытта кедергі кел-
тірмей, халыққа дұрыс таңдау жасайтындай жағ-
дайлар жасалды. «Естуші мемлекет» позициясы 
халық мүддесімен санасу, сұраныстарын қадаға-
лау, мемлекеттік даму курсын айқындауда тұр-
ғындардың ойын ескеруге мүмкіндік беруде. 

Қазақстан көпконфессиялық және көпұлт-
тық дәрежесін ел мүддесі үшін дұрыс пайдалана 
білді. Қазақстан халықаралық аренада әлемдік 
ислам ұйымдарымен қатар, демократиялық, құ-
қықтық дамуды алға тартатын батыстық ұйым-
дармен де ынтымақтастықты берік орната алды. 

Ислами халықаралық ұйымдармен байланыс 



21

Қ. Ержан, Л. Калыбекова

орнату Қазақстан мұсылмандары діни басқа-
рамасына да серпін беріп, өз қызметтерін тиіс-
ті деңгейде жүзеге асыруына мүмкіндік берді. 
Қазіргі таңда, ҚМДБ тарапынан да барлық ха-
лықаралық ислами ұйымдармен байланыс ор-
натылған, әлемдік деңгейде өтетін конферен-
циялар, бас қосуларда ҚМДБ өкілдері тұрақты 
қатысушы болып саналады. Бұл әлемдік деңгей-
де орын алып жатқан діни жағдайды саралауға, 
қоғамның өзекті мәселелеріне қатысты пәтуа 
шығару мәселелерінде біліктілігін арттыруға, 
әлемдік діни трендттер негізінде жергілікті діни 
ахуалға, сенушілердің психологиялық келбетте-
ріне болжам жасап айқындап отыруға септігін 
тигізуде. 

Зерттеудегі мақсат – Қазақстандағы дәстүрлі 
исламның ұлттық бірегейлікті қалыптастыруда-
ғы рөлін анықтау, бұл тұрғыда тарихи, мәдени, 
және әлеуметтік аспектілерді талдау. Зерттеу 
барысында әлеуметтік сауалнама нәтижелері, 
тарихи-мәдени деректер, дін саласындағы мем-
лекеттік саясат және Қазақстан мұсылмандары 
діни басқармасының (ҚМДБ) қызметі егжей-тег-
жейлі қарастырылды. Нәтижеде Қазақстан хал-
қының ұлттық және діни бірегейлігіне қатысты 
маңызды деректер анықталды. Э. Эриксонның 
және В.С. Ерохиннің тұжырымдарына сәйкес, 
ұлттық бірегейлік тарихи-мәдени, әлеуметтік 
және саяси факторлардың ықпалымен қалыпта-
сатын кешенді құбылыс ретінде қарастырылды.

ҚМДБ ұлттық бірегейлікті нығайтуда: Ради-
калды ағымдардың алдын алу, халықтың діни 
сауатын арттыру, ислам дініне қатысты дәстүрлі 

бағытты насихаттау арқылы маңызды рөл атқа-
ратыны көрсетілді. Covid-19 пандемиясы кезін-
дегі ҚМДБ-ның онлайн-ағарту, қайырымдылық 
іс-шаралар және діни қолдау жұмыстары қо-
ғамдағы рухани тұрақтылықты сақтауға ықпал 
етті.

Тұжырым ретінде дәстүрлі ислам – Қа-
зақстандағы ұлттық және рухани бірегейліктің 
маңызды элементі. Оның ханафи мазһабына 
негізделген модельдері елдегі зайырлы прин-
циптермен үйлесімді дамып келеді. ҚМДБ діни 
және ұлттық құндылықтарды біріктіре отырып, 
радикализмге қарсы тиімді шараларды жүзеге 
асыруда. Мемлекеттік деңгейде дін саласында-
ғы саясат діни төзімділік пен конфессияаралық 
татулықты нығайтуға бағытталған. Пандемия 
кезеңінде рухани және әлеуметтік қолдау көр-
сету – халықтың ұлттық және діни бірегейлігін 
одан әрі бекітті. Зерттеу нәтижелерін ұлттық 
және діни бірегейлікті зерттеуге арналған жаңа 
ғылыми жұмыстарда, ҚМДБ қызметін дамыту-
да қолдануға болады. Қорытындылай келе, Қа-
зақстандағы дәстүрлі ислам елдің тарихи және 
мәдени ерекшеліктерімен тығыз байланысты, 
ал ҚМДБ-ның рөлі – бұл бірегейлікті сақтауда 
және нығайтуда маңызды фактор болып табыла-
ды.

Алғыс

Бұл мақала ҚР ҒжЖБМ Ғылым комитеті қар-
жыландыратын (Грант № BR24993035) ғылыми 
жоба аясында дайындалды.

Әдебиеттер

«Қазақстан Республикасының дін саласындағы мемлекеттік саясатын іске асыру жөніндегі 2021-2023 жылдарға арнал-
ған кешенді жоспарды бекіту туралы» Қазақстан Республикасы Үкіметінің 2020 жылғы 31 желтоқсандағы № 953 қаулысы. 
[Электронды ресурс] URL: https://adilet.zan.kz/kaz/docs/P2000000953 (жүгіну күні: 10.12.2024ж.)

«Терроризмге қарсы комитет» РҚБ ресми сайты [Электронды ресурс] URL: https://ctc-rk.kz/%d0%be%d0%bf%d0%b
5%d1%80%d0%b0%d1%86%d0%b8%d1%8f-%d0%b6%d1%83%d1%81%d0%b0%d0%bd-%d0%bf%d1%83%d1%82%d1%8c-
%d0%b4%d0%be%d0%bc%d0%be%d0%b9-%d0%b8-%d0%bd%d0%be%d0%b2%d1%8b%d0%b5-%d0%b2%d1%8b.html 

Bedford, S., Mahmudlu, C., & Abilov, S. (2021). Protecting Nation, State and Government: ‘Traditional Islam’ in Azerbaijan. 
Europe-Asia Studies, 73(4), 691–712. https://doi.org/10.1080/09668136.2021.1899136

Fauzi, M.L. (2012). Traditional Islam in Javanese Society: The Roles of Kyai and Pesantren in Preserving Islamic Tradition and 
Negotiating Modernity. Journal of Indonesian Islam, 6(1), 125–144. 

Hurd, E.Sh. (2012). The Politics of Secularism’, in Timothy Samuel Shah, Alfred Stepan, and Monica Duffy Toft (eds), 
Rethinking Religion and World Affairs (New York, 2012; online edn, Oxford Academic p. 36-52), https://doi.org/10.1093/acprof:o
so/9780199827978.003.0004 

Mathiesen, K. (2013). Anglo-American “Traditional Islam” and its Discourse of Orthodoxy. Journal of Arabic and Islamic 
Studies, 13, 191–219.

Nasr, S.H. (1994). Traditional Islam in the Modern World. Kegan Paul International.
Omelicheva, M.Y. (2016). Islam and Power Legitimation: Instrumentalisation of Religion in Central Asian States. Contemporary 

Politics, 22(2), 144-163. https://doi.org/10.1080/13569775.2016.1153287



22

Дәстүрлі ислам ұғымының ұлттық бірегейлікті нығайтудағы трансформациялық көрсеткіштері

Ерохин В.С. (2024). К вопросу о понятии национальной идентичности. Известия Саратовского университета. Новая 
серия. Серия: Философия. Психология 24(3), 274–278. DOI: 10.18500/1819-7671-2024-24-3-274-278 

Жиенбаев М. (2024). Қазақстандағы ұлттық құрылыс саясаты: азаматтық немесе этноәлеуметтік сәйкестік пе? Қоғам 
және дәуір, 3(83), 93–103. https://doi.org/10.52536/2788-5860.2024-3.07 

Қазақстан мұсылмандары діни басқармасының “instagram” аккаунты, https://www.instagram.com/muftiyatkz/?hl=ru
Қазақстан мұсылмандары діни басқармасының ресми сайты (2024). [Электронды ресурс] URL: https://www.muftyat.kz/ 

(жүгіну күні: 31.12.2024ж.) 
Құрманбаев Қ. (2024). «Дәстүрлі ислам» деп айтуға бола ма? [Электронды ресурс] URL: https://www.youtube.com/

watch?v=98kfjcI9eX8 (жүгіну күні: 25.12.2024ж.).
Қырғызстан мұсылмандары діни басқарамсының ресми сайты, [Электронный ресурс] URL: https://ru.muftiyat.kg/ (жү-

гіну күні: 15.12.2024ж.)
Өзбекстан мұсылмандары діни басқармасының “facebook” аккаунты, https://www.facebook.com/muslimuzportal/ (жүгіну 

күні: 12.12.2024ж.) 
Ресей Федерациясы мұсылмандары діни басқармасының “facebook” аккаунты, https://www.facebook.com/dumerd (жүгі-

ну күні: 13.12.2024ж.)
Султангалиева А.К. (1998). Ислам в Казахстане: история, этничность и общество. Казахстанский институт стратеги-

ческих исследований при Президенте РК.
Татарстан мұсылмандары діни басқармасының ресми сайты, [Электронды ресурс] URL: https://dumrt.ru/ru/ (жүгіну 

күні: 01.12.2024ж.)
Ұлттық статистика бюросы «2021 жылғы халық санағының» тақырыптық жинақтары (30.10.2023) stat.gov. [Электрон-

ды ресурс] URL: https://stat.gov.kz/news/ltty-statistika-byurosy-2021-zhyl-y-khaly-sana-yny-ta-yrypty-zhina-taryn-zhariyalay-
bastady/ (жүгіну күні: 25.12.2024ж.)

Шаповал, Ю. (2024). Вовлечение казахстанских женщин в террористическую организацию ИГИЛ: фактор идентичнос-
ти. Вестник КазНУ, Серия Религиоведение, 38(2), 3–15. https://doi.org/10.26577//EJRS.2024.v38.i2.r1 

Эриксон Э. (2006). Идентичность. Юность и кризис. Флинта: МПСИ: Прогресс.

References

«Qazaqstan Respublikasynyn dіn salasyndagy memlekettіk sayasatyn іske asyru zhonіndegі 2021-2023 zhyldarga arnalgan 
keshendі zhospardy bekіtu turaly» Qazaqstan Respublikasy Ukіmetіnіn 2020 zhylgy 31 zheltoqsandagy № 953 qaulysy. [Elektronnyi 
resurs] URL: https://adilet.zan.kz/kaz/docs/P2000000953 (zhugіnu kunі: 10.12.2024zh.). (in Kazakh)

«Terrorizmge qarsy komitet» RKB resmi saity [Elektronnyi resurs] URL: https://ctc-rk.kz/%d0%be%d0%bf%d0%b5%d
1%80%d0%b0%d1%86%d0%b8%d1%8f-%d0%b6%d1%83%d1%81%d0%b0%d0%bd-%d0%bf%d1%83%d1%82%d1%8c-
%d0%b4%d0%be%d0%bc%d0%be%d0%b9-%d0%b8-%d0%bd%d0%be%d0%b2%d1%8b%d0%b5-%d0%b2%d1%8b.html (in 
Kazakh)

Bedford, S., Mahmudlu, C., & Abilov, S. (2021). Protecting Nation, State and Government: ‘Traditional Islam’ in Azerbaijan. 
Europe-Asia Studies, 73(4), 691–712. https://doi.org/10.1080/09668136.2021.1899136

Erikson E. (2006). Identichnost’. Yunost’ i krizis. Flinta: MPSI: Progress.
Erohin V. S. (2024). K voprosu o ponyatii nacional’noj identichnosti. Izvestiya Saratovskogo universiteta. Novaya seriya. 

Seriya: Filosofiya. Psihologiya, 24(3), 274-278. DOI: 10.18500/1819-7671-2024-24-3-274-278 (in Russian)
Fauzi, M.L. (2012). Traditional Islam in Javanese Society: The Roles of Kyai and Pesantren in Preserving Islamic Tradition and 

Negotiating Modernity. Journal of Indonesian Islam, 6(1), 125-144.
Hurd, E.Sh. (2012). The Politics of Secularism’, in Timothy Samuel Shah, Alfred Stepan, and Monica Duffy Toft (eds), 

Rethinking Religion and World Affairs (New York, 2012; online edn, Oxford Academic p. 36-52), https://doi.org/10.1093/acprof:o
so/9780199827978.003.0004 

Mathiesen, K. (2013). Anglo-American “Traditional Islam” and its Discourse of Orthodoxy’, Journal of Arabic and Islamic 
Studies,13, 191-219.

Nasr, S.H. (1994). Traditional Islam in the Modern World. Kegan Paul International.
Omelicheva, M.Y. (2016). Authoritarian legitimation: assessing discourses of legitimacy in Kazakhstan and Uzbekistan. Central 

Asian Survey, 35(4), 481–500. https://doi.org/10.1080/02634937.2016.1245181 
Ozbekstan musylmandary dіni basqarmasynyn “facebook” akkaunty, https://www.facebook.com/muslimuzportal/ (zhugіnu 

kunі: 12.12.2024zh.) 
Qazaqstan musylmandary dіni basqarmasynyn “instagram” akkaunty, https://www.instagram.com/muftiyatkz/?hl=ru
Qazaqstan musylmandary dіni basqarmasynyn resmi saity (2024). [Elektronnyi resurs] URL: https://www.muftyat.kz/ (zhugіnu 

kunі: 31.12.2024zh.) (in Kazakh)
Qurmanbaev Q. (2024). «Dasturlі islam» dep aituga bola ma? [Elektronnyi resurs] URL: https://www.youtube.com/

watch?v=98kfjcI9eX8 (zhugіnu kunі: 25.12.2024zh.). (in Kazakh)
Qyrgyzstan musylmandary dіni basqaramsynyn resmi saity, [Elektronnyi resurs] URL: https://ru.muftiyat.kg/ (zhugіnu kunі: 

15.12.2024zh.)
Resej Federaciyasy musylmandary dіni basqarmasynyn “facebook” akkaunty, https://www.facebook.com/dumerd (zhugіnu 

kunі: 13.12.2024zh.)



23

Қ. Ержан, Л. Калыбекова

Shapoval, Yu. (2024). Vovlechenie kazahstanskih zhenshchin v terroristicheskuyu organizaciyu IGIL: faktor identichnosti. 
Vestnik KazNU, Seriya Religiovedenie, 38(2), 3–15. https://doi.org/10.26577//EJRS.2024.v38.i2.r1

Sultangalieva A.K. (1998). Islam v Kazahstane: istoriya, etnichnost’ i obshchestvo. Kazahstanskij institut strategicheskih 
issledovanij pri Prezidente RK. (in Russian)

Tatarstan musylmandary dіni basqarmasynyn resmi saity, [Elektronnyi resurs] URL: https://dumrt.ru/ru/ (zhugіnu kunі: 
01.12.2024zh.)

Ulttyq statistika biurosy «2021 zhylgu halyq sanaqynyn» taqyryptyq zhinaqtary 30.10.2023 [Elektronnyi resurs] URL:https://
stat.gov.kz/news/ltty-statistika-byurosy-2021-zhyl-y-khaly-sana-yny-ta-yrypty-zhina-taryn-zhariyalay-bastady/ (zhugіnu kunі: 
25.12.2024zh.)

Zhienbaev M. (2024). Qazaqstandagy ulttyq qurylys sayasaty: azamattyq nemese etnoaleumettіk saikestіk pe? Qogam zhane 
dauіr, 3(83), 93-103. https://doi.org/10.52536/2788-5860.2024-3.07 (in Kazakh)

Авторлар туралы мәлімет:
Қалмахан Ержан Сейітұлы (корреспондент-автор) – PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университетінің 

қауымдастырылған профессоры (Алматы, Қазақстан, e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com)
Қалыбекова Ләззат Ғабитқызы – Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті дінтану кафедрасының оқы-

тушысы (Алматы, Қазақстан, e-mail: l.kalybekova@inbox.ru)

Information about the authors:
Yerzhan S. Kalmakhan (corresponding author) – PhD, Associate Professor at Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic 

Culture (Almaty, Kazakhstan, e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com)
Lazzat G. Kalybekova – Lecturer at the Department of Religious Studies, Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture 

(Almaty, Kazakhstan, e-mail: l.kalybekova@inbox.ru)

Сведения об авторах:
Калмахан Ержан Сейітұлы (автор-корреспондент) – PhD, ассоциированный профессор, Египетский университет 

исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com).
Калыбекова Ляззат Габиткызы – преподаватель кафедры религиоведения, Египетский университет исламской куль-

туры Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-mail: l.kalybekova@inbox.ru).

2025 жылы 2 қаңтарда тіркелді
2025 жылы 20 желтоқсанда қабылданды



© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

24

ҒТАМР 21.21.21 						      https://doi.org/10.26577//EJRS20254443

К. Тышхан , С. Нұртаза*

Л.Н. Гумилев атындағы Еуразиялық Ұлттық университет, Астана, Қазақстан 
*e-mail: samatnurtaza@gmail.com

УИЛЬЯМ ДЖЕЙМСТІҢ  
ДІНТАНУ ҒЫЛЫМЫНА ҚОСҚАН ҮЛЕСІ:  
ЖЕКЕ ДІНИ ТӘЖІРИБЕЛЕРДІ НЕГІЗДЕУ

Мақалада дін психологиясының негізін қалаушы Уильям Джеймстің (1842-1910) көзқарастары 
мен ғылыми мұрасы талқыланады. Сол замандағы ғылыми-философиялық, дінтанулық үрдістер 
контексінде Джеймстің дін атаулыға прагматизм, эмпирикалық тұрғыдан жаңаша көзқарас 
қалыптастырғаны, оның зерттеулерінің басты идеяларының ғылыми маңызы зерттеледі. 
Американдық ойшыл әрі психолог діни сенімнің мүмкіндігін және құндылығын зерделеді. Оның 
дінтану ғылымына қосқан үлесі ең алдымен жеке діни тәжірибелердегі адамның риясыз сеніміне 
байланысты түрлі психологиялық, мистикалық халдерді басынан кешіруі, сол жолда өзіне рухани 
тірек тауып, санасының жетілуін басты құндылық және зерттеуге лайық құбылыс ретінде жан-
жақты дәлелдеуінде. У. Джеймс сол дәуірде үстемдік құрған рационализм мен догматизмге, 
сонымен бірге «медициналық материализмге» де бірдей оппозицияда құрылған өзінің 
әдістемесінде дінді прагматизм, яғни пайдалылық тұрғысынан адам санасындағы күйзелістерді 
жеңетін, өмірін құнарландырып, күш-қуатын арттыратын бірегей құбылыс ретінде негіздеді. 
Діннің мәні жалпылама онто-теологиялық негіздерден гөрі адамның субъективті-психологиялық 
болмысына тән феномендерде жатыр деген Джеймстің басты жаңашыл пікірі дінтану, психология, 
философия, антропология, теологияға үлкен әсерін тигізіп, авторды түбегейлі әдістемелік 
бетбұрыс жасаған ойшыл, ғалым ретінде танытты. Мақала авторлары американдық философ әрі 
психологтың идеялары әлі күнге дейін өзінің ғылыми маңызын жоғалтпағанын дәлелдейді. У. 
Джеймстің «Діни тәжірибелердің әралуандылығы» атты кітабының жеке діни тәжірибелер мен 
мистицизм феномендерін зерттеуде ғылыми-әдістемелік маңызы зор. 

Түйін сөздер: Уильям Джеймс, дін психологиясы, прагматизм, жеке тұлға, діни тәжірибелер

К. Tyshkhan, S. Nurtaza*

L.N. Gumilyov Eurasian National University, Astana, Kazakhstan 
*e-mail: samatnurtaza@gmail.com

William James’s contribution to religious studies:  
justification of personal religious experience

The article examines the views and scientific contributions of William James (1842-1910), founder 
of the psychology of religion. Within the context of his era’s scientific, philosophical, and religious 
trends, it analyzes James’s role in shaping a new perspective on religion based on pragmatism and em-
piricism. James demonstrated the potential and importance of religious faith. His primary contribution 
to religious studies lies in comprehensively proving that personal religious experiences linked to sincere 
faith and various psychological and mystical states provide spiritual support, transform consciousness, 
and merit serious study. Opposing rationalism, dogmatism, and “medical materialism,” his methodology 
justified religion from pragmatic and vital perspectives as a unique phenomenon capable of resolving 
consciousness crises and unlocking vital energy reserves. James’s innovative idea that religion’s essence 
lies not in onto-theological foundations but in subjective-psychological human experiences profoundly 
influenced religious studies, psychology, philosophy, anthropology, and theology, establishing him as a 
scholar who fundamentally transformed methodological approaches. The article’s authors prove that the 
ideas of the American philosopher and psychologist are still valuable today. William James’s book “The 
Varieties of Religious Experience” is important as a scientific and methodological foundation for research 
of personal religious experience and mystical phenomena.

Keywords: William James, psychology of religion, pragmatism, personality, religious experience

https://doi.org/10.26577//EJRS20254443
https://orcid.org/0000-0001-6349-4157
https://orcid.org/0009-0008-2883-3625
file:///E:/%d0%a0%d0%90%d0%91%d0%9e%d0%a7%d0%98%d0%95%20%d0%a4%d0%90%d0%99%d0%9b%d0%ab/%d0%9a%d0%b0%d0%b7%d0%9d%d0%a3_%d0%bc%d0%b0%d1%80%d1%82-%d0%b0%d0%bf%d1%80%d0%b5%d0%bb%d1%8c-2020/%d0%93%d0%a3%d0%9b%d0%ac%d0%9c%d0%98%d0%a0%d0%90/%d0%92%d0%b5%d1%81%d1%82%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a0%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d1%8f%204-44-2025/%d0%be%d1%82%d1%80%d1%80/ 
mailto:samatnurtaza@gmail.com


25

К. Тышхан, С. Нұртаза

К. Тышхан, С. Нуртаза*

Евразийский национальный университет им. Л.Н. Гумилева, Астана, Казахстан 
*e-mail: samatnurtaza@gmail.com

Вклад Уильяма Джеймса в религиоведение:  
обоснование личного религиозного опыта

В статье рассматриваются взгляды и научное наследие основателя психологии религии Уи-
льяма Джеймса (1842–1910). В контексте научно-философских и религиоведческих тенденций 
того времени изучаются заслуги Джеймса в формировании нового взгляда на религию на основе 
прагматизма и эмпиризма. Американский мыслитель и психолог обосновал возможность и цен-
ность религиозной веры. Его вклад в религиоведение заключается во всестороннем доказатель-
стве того, что связанные с искренней верой и различными психологическими и мистическими 
состояниями личные религиозные переживания, благодаря которым человек обретает духовную 
опору и трансформацию сознания, заслуживают серьезного исследования. В противополож-
ность рационализму, догматизму, а также «медицинскому материализму», Джеймс обосновы-
вает религию с позиций прагматизма как уникальное явление, способное преодолевать кризисы 
сознания и открывать резервы жизненной энергии. Инновационная идея Джеймса о том, что 
сущность религии заключается не в онто-теологическом основании, а в субъективно-психологи-
ческом бытии человека, оказала огромное влияние на религиоведение, психологию, философию, 
антропологию и теологию, признав ее автора как ученого, совершившего коренной поворот в 
методологии. В статье авторы доказывают, что идеи американского философа и психолога до 
сих пор не потеряли своей научной значимости. Книга У. Джеймса «Многообразие религиозного 
опыта» важна в качестве научно-методологической основы исследования личного религиозного 
опыта и феноменов мистицизма. 

Ключевые слова: Уильям Джеймс, психология религии, прагматизм, личность, религиозный 
опыт

Кіріспе

Дін психологиясының негізін қалаушы, 
күні бүгінге шейін «дін ғылымының канондық 
ойшылы» (Carrette, Lamberth, 2017) санала-
тын американдық психолог әрі философ Уиль-
ям Джеймстің дінтану ғылымына қосқан үлесі 
теңдессіз. Әлеуметтанушы-философ Ханс Йоас 
У. Джеймстің тұжырымдамасын XX ғасыр-
дың басындағы дінге қатысты ұсынылған шын 
мәнінде «ғасырлық мағынасы бар жаңа тәсіл» 
(epoch-making new approach) деген баға берген 
еді (Baader, 2005, p. 28). Дегенмен посткеңестік 
дінтану ғылымында, соның ішінде қазақ дінта-
нушылары ортасында атақты У. Джеймстің тұ-
жырымдамасы, уақыт өтсе де маңызы еш төмен-
демеген құнды ой-пікірлері арнайы зерттеулерді 
қажет етеді. Әсіресе ол Тәуелсіз Қазақстанда 
соңғы жылдары дами бастаған дін психологиясы 
бағытының теориялық-әдістемелік негіздерін 
нақтылауға көмектеседі деп санаймыз. 

Сол заманның өзінде, Батыста ислам мен 
суфизм туралы зерттеулердің жетіспеушілігіне 
байланысты Уильям Джеймс басым көпшілігі 
христиан дінін ұстаушылардың тәжірибелеріне 
негізделген өзінің «Діни тәжірибелердің әра-
луандылығы» кітабында (James, 2009) бірне-
ше жерде суфизмді, Имам Ғазалидің сопылық 

практикалық тәжірибелері туралы айтқан сөз-
дерін келтіргені, сол сияқты ислам дінінің не-
гізін қалаушысы жайлы жағымсыз пікірлер ба-
сым кезеңде атақты пайғамбарлар, менталдық 
медуимдар арасында Мұхаммед пайғамбардың 
есімін де атап өтіп, оның белгілі рухани тәжіри-
белері ежелгі Израиль пайғамбарларынікі секіл-
ді трансцеденталдық «сублиминалды сана» ар-
қылы жұмбақ «автоматтық жазу» құбылысымен 
байланысты деген пікірі Уильям Джеймстің объ-
ективтігін, гуманистік әрі ғылыми позициясын 
айғақтайды (сөз немесе жазба мәтін бейсаналы 
түрде, тылсым күштердің ықпалымен түзіледі 
деген пікірге байланысты). Fatih Taştan Джеймс-
тің гуманизмін дін білімдерімен тығыз байла-
ныста ашып көрсетеді (Taştan, 2023). Жалпы, 
американдық ғалымның өмірбаянын зерттеуші-
лер оның жеке басына тән Құдайға деген ішкі 
сенімі протестантық модельде, демократиялық 
мазмұнда, және ізгілікке толы болғанын айтады. 

1842 жылы Нью-Йорктың дәулетті, мәде-
ниетті отбасында дүниеге келген Уильям Джеймс 
жастайынан дін, ғылым, теология мәселелерін 
естіп, біліп өсті (әкесі теолог еді). Олардың от-
басы әсіресе ертеде Еуропада өмір сүрген ғалым 
әрі христиан мистигі (теософ) Эммануил Све-
денборгтың тұлғасын дәріптейтін. У. Джеймстің 
болашақта прагматизм философиясының негізін 



26

Уильям Джеймстің дінтану ғылымына қосқан үлесі: жеке діни тәжірибелерді негіздеу

қалауына және діндегі жеке тәжірибелерді ақтап 
еңбектер жазуына оның алдымен дәрігер және 
ғылыми, эксперименталды психолог (scientific 
psychology) ретінде, яғни адам психологиясын 
жаратылыстану, физиологиямен тығыз байла-
ныста зерттеуі дүниетанымдық негіз болды. 
Болашақ ғалым жақсы білім алды, бес тілді 
меңгерді. Гарвардтың медициналық мектебін 
бітірген (медицина докторы) Джеймс психоло-
гия және философиядан дәріс берді, үнемі сана 
проблемаларымен айналысты. XIX ғ. 80-90-шы 
жылдары Гарвард университетінің философия 
кафедрасының доценті, психология кафедрасы-
ның меңгерушісі қызметін атқарды (психология 
профессоры атағын алды). 

У. Джеймстің тұлғасы сол кездегі Батыс Еу-
ропа мен АҚШ-тағы философия мен ғылымның 
парадигмаларының, басты ағымдарының ықпа-
лында қалыптасуы заңды еді, ол позитивизм, 
сциентизм, т.б. модельдердің қажетті элемент-
терін қабылдады. Ол Чарльз Сандерс Пирспен 
(1914 ж. қ.б.) бірге Батыс философиясында праг-
матизм теориясының негізін қалады (Джеймс, 
2011). Алайда, Джеймс өзінің айрықша дары-
ны мен интуициясының арқасында ғылым мен 
дінге, сол сияқты дін психологиясына қатысты 
батыл ойларды ұсына алды, тіпті оңтайлы әдіс-
темелік бетбұрыс жасауға түрткі болды. Керек 
болса ол В. Вундт, Г. Спенсер, Г. Мюллер сынды 
әлемдік психологияның негізін қалаушылардың 
іргелі идеяларын ашық сынға алды. Психолог-
-ойшылдың өзі де басынан белгілі рухани ізде-
ністерді, ауру-сырқаттарды кешіргені оның дін-
дегі «тірі сезімді» түсінуіне көмектестті. Басты 
ұстанымы жағынан эмпирик (эмпирист) болып 
қала берсе де, У. Джеймс сол заманғы материа-
лист-ғалымдардың мистикалық тәжірибелердің 
физиологиялық ауытқумен, ағзаның улануымен, 
т.с.с. түсіндіруге тырысуын «медициналық ма-
териализм» деп айыптап оған түбегелі қарсылық 
білдірді (Джеймс, 1993, pр. 27-28). Ғылымның 
алдына дін деген құбылысты ақтап, әсіре рацио-
нализм, идеализм мен догматизмге қосылмай, 
сонымен бірге ғылым мен діннің түсіністікке ке-
луіне басқаша мүмкіндіктер ашты. 

«Діни тәжірибелердің әралуандылығы» 
(«The Varieties of Religious Experience: A Study 
in Human Nature») – У. Джеймстің жариялана 
сала лезде бестселлерге айналған осы еңбегіне 
дін психологиясы бойынша профессор Уолтер 
Хьюстон Кларк «ХХ ғасырда дін мен дін пси-
хологиясы жайлы жазылған ең ықпалды кітап» 
деген жоғары баға беріп кеткен. «Ғылыми пси-

холог» философқа айналып, бұл еңбекте діннің 
негізін, іргетасын ұйымдасқан діндердің прин-
циптері емес, жеке діни тәжірибелер құрайды 
деген терең пікір тұжырымдалды. У. Джеймстің 
дінтануға қосқан ең үлкен теориялық-әдістеме-
лік жаңалығы, тіпті идеялық төңкерісі – ол діни 
сенімнің (religious beliefs) мүмкіндігін, оның не-
гізсіз емес екенін жан-жақты әрі әсерлі негіздеп, 
ақтауы. Өзінің «The Will to Believe»  («Сенім-
ге ықтиярлық», 1896) еңбегінде ол «біз белгілі 
мөлшердегі сенімсіз мүлдем өмір сүре алмаймыз 
немесе ойлана алмаймыз» және «сенім (иман) 
Сізге зор пайда береді» деп жазды (James, 2017, 
p. 95). Джеймс рухани құндылықтардың мате-
риалдық дүниеден әлдеқайда жоғары екенін 
үнемі айтып отырды. 

Ғалым-психолог тарихтағы қасиетті адам-
дардың діни тәжірибелерін құрмет және ықы-
ласпен қарап, ыждаһатпен зерттеп қорыту 
негізінде дінге шынайы бет бұруды, тәубаға 
келу, ең биік діни тәжірибелердегі эмоциялар 
мен психологиялық халдерді – үміт, үрей, кү-
нәдан арылуға ұмтылыс, сағыныш, сүйіспен-
шілік, жаңару, т.б. – адам ғұмырына рухани 
мән, тіршілігіне рең беретін құнды, эмоцио-
налды жағынан орасан «пайдалы сезімдер» 
деп дәлелдеп (дінге эмпирикалық критерийді 
анықтап), осы жеке индивидтің тәжірибеле-
рін, жалпы ішкі діндарлық мәселесін дінтану-
шылар үшін ортаға қою керектігі туралы өзі-
нің негіздемесін жасады. 

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және мақ-
саты мен міндеттері

Уильям Джеймстің дінтану ғылымына қос-
қан үлесін,соның ішінде бастысы – жеке тұл-
ғаның діни тәжірибелерін, оның сезімдері мен 
психологиялық ахуалын ғылыми назарға алуды 
ұсыну әрі негіздеуі мәселесін арнайы тақырып 
ретінде таңдауымыз дінтанудағы перспекти-
валық үрдістерге сәйкес келеді. Дінтану ресми 
діни бағыт ретінде XIX ғасырдан дами бастаға-
ны жақсы белгілі, оның негізін қалаушылардың 
қатарында атақты идеалист-философтар, әлеу-
меттанушылар, діннің психологиясы мен фено-
менологиясын, сол сияқты тарихын зерттеуші-
лер болды: Б.Спиноза, Г.Ф. Гегель, Кьеркегор, 
Л.Морган, В. Вундт, Дж.Леуба, Л.Леви-Брюль, 
Э. Тайлор, М.Элиаде, т.б. Дінтану ғылымының 
бөлінуінде Уильям Джеймс үлкен рөл атқарды. 
Діннің психологиялық теориясына әсіресе діни-
психологиялық тәжірибелерді толыққанды ен-



27

К. Тышхан, С. Нұртаза

гізу Джеймстің жарияланымдарынан кейін бас-
талған болатын. 

У. Джеймстің тұжырымдамасы сонау XХ 
ғасырдың басының өзінде қызу талқыланып, 
жалпы алғанда қолдау тапқаны және оның 
өмірбаяны мен мұрасына арналған қазіргі за-
манғы ғылыми зерттеулер де белгілі (Rydenfelt, 
Pihlström, 2013). Сонымен бірге тақырыптың 
өзектілігі жоғары, бәлкім, ХХI ғасырда Уиль-
ям Джеймс сияқты классиктерді қайта оқу, жа-
ңаша пайымдау (реинтерпретация) қажеттігі 
туындады. Ол, біздіңше, дүниежүзі тарихында 
бұрын-соңды болмаған жаһандық өркениеттік 
дағдарыстың (постиндустриалдық, неолиберал-
ды қоғам түрінің қайшылықтары, виртуалды 
реалдық, климаттың өзгеруі, соғыстар, сананың 
радикалдануы, т.б.) адами өлшемінде, атап айт-
қанда «адам мәнінің дағдарысы», экзистенциал-
ды дағдарыс орын алып отырған кезеңде, екінші 
жағынан дін атаулы белгілі мағынада тығырық-
қа тіреліп, діни институттар мен конфессияларға 
көптеген жағдайда сенімсіздік күшейген жағ-
дайда, бірақ сонымен қатар діннің әсіресе прак-
тикалық, психологиялық әлеуетіне сенім артып, 
адамзаттың бір бөлігі шығыс мистицизмі, руха-
ни практикаларға ұмтылысын байқатып жатқан 
кезде, жеке тұлғаның дінге қатысты ішкі тәжіри-
белері, рефлексиясы, дінді интериоризациялауы 
үлкен мәнге ие болды. Айталық, қазіргі қазақс-
тандық қоғамдағы суицид проблемасының ас-
қынуын немесе діни радикализм дертін алдын 
алуы үшін діннің жағымды потенциалын іске 
қосудың, Джеймстің сөзімен айтқанда, діннің 
«пайдалы сезімдер» көзі, рухани жаңғыртушы 
мүмкіндіктерін, жеке адамның психологиясын 
сауықтырудағы әлеуетін ашу қажеттігі туын-
дайды. 

Жалпы У. Джеймстің дінді ең әуелі «жеке 
дін» (индивидтік деңгей) деп қарастыруы, өз мұ-
раларында осындай гуманистік акцент жасауы, 
дін арқылы шынайы жетіліп, адамның бақыт 
пен кемелділікке жетуін негіздеуі мәселелерін 
теориялық-әдістемелік жағынан шығыс діндері, 
мұсылмандық құндылықтар, ислам руханияты 
мысалында (немесе: салыстыру арнасында) қол-
дану мақсатында алдымен классик-дінтанушы-
ның мұраларын жан-жақты әрі терең зерттеуіміз 
қажет. 

Мақаланың мақсаты – Уильям Джеймстің 
дінтану ғылымына қосқан үлесін, жеке тұлға-
ның діни тәжірибелері ұғымын ашып көрсету. 
Ол үшін келесі міндеттер қойылады: дінта-
нулық мұралар және ғалымның өз еңбектері 

негізінде Джеймстің философиялық және дін-
тану бағытындағы көзқарастары мен тұжы-
рымдарының негіздерін, ерекшеліктерін зерт-
теу; Джеймстің идеялары мен әдістемелеріне 
қатысты пікірлерді талдау; атақты дін психо-
логының қолданған әдіс-тәсілдері жиынтығын 
көрсету; «Діни тәжірибелердің әралуандылы-
ғы» еңбегінің басты тезистерін, тұжырымда-
рын ашып көрсету; У. Джеймстің дінді ғылым 
алдында жақтауын (апология) және діндердегі 
мистицизм, жеке сезімдер мен халдерді мұ-
қият бақылап, оларды талқылауына бүгінгі за-
манғы дінтану, дін психологиясы тұрғысынан 
түсініктеме беру. 

Ғылыми зерттеу әдіснамасы

Дін психологиясының, жалпы дінтану ғылы-
мына және өткен ғасырда өмір сүрген ізашар-
лардың мұраларына арналған осы зерттеудің 
жалпы теориялық-әдістемелік негіздемесіне кең 
мағынада объективтік (шынайылық, әділдік), та-
рихилық, тарихи-генетикалық тәсіл (мысалы, У. 
Джеймстің белгілі мөлшерде ХХ ғасырдың ба-
сындағы үстемдік құрған ғылыми-философия-
лық парадигмалардың «жемісі» болғанын есте 
ұстау, сол кездегі батыстық дінтану мен пси-
хологияда қасаң материализм немесе біржақты 
идеализмнің өктемдігін есепке алу), сол сияқты 
герменевтикалық тәсіл қолданылады. Соңғысы 
өткен шақтың өкілінің қаламынан шыққан шы-
ғарманың мәтінін әлеуметтік-мәдени контекс-
пен тығыз байланыста пайымдауды қажет етеді. 
У. Джеймстің тұжырымдарын зерттеуде кейінгі 
гуманитарлық ғылымдардағы, философия, пси-
хологиядағы жаңа әдістемелер, ең соңғы жетіс-
тіктері қолданылды. Ол Юнгтың «бейсаналылық 
психологиясы» туралы негіздемелері, А. Мас-
лоу, С. Гроф, т.б. заманауи психологтардың діни 
тәжірибелерге, сананың өзгеру қалпын зерттеуге 
қатысты қорытындылары есепке алынады (Юнг, 
1997). Мақалада У. Джеймс өзі қолданбағаны-
мен, классик-ғалым зерттеген адамның ішкі діни 
тәжірибелеріне қатысты қазіргі заманғы тер-
миндер де қолданады (мысалы, дінді интерио-
ризациялау; сана трансформациясы, т.б.). Со-
нымен қатар, біз әлемдік діндерге ортақ кейбір 
мистикалық, психологиялық тәжірибелер үшін 
қазақ тіліндегі дәлірек, ыңғайлы эквиваленттер 
ұсынуға тырыстық, соның ішінде Джеймс сөз 
еткен «experience», яғни ішкі сезімдер мистика-
лық тәжірибелерін хал (арабша – халь), халдер 
деп атауға болады.



28

Уильям Джеймстің дінтану ғылымына қосқан үлесі: жеке діни тәжірибелерді негіздеу

Негізгі бөлім

Сонымен, Батыс Еуропа мен Америкада ғы-
лыми ортада, жалпы алдыңғы қатарлы қоғам мү-
шелері арасында дінге деген скептицизм мызғы-
май тұрған сонау 1902 жылы «Дін адам жанының 
төзгісіз қасіреттерін өте терең әрі баянды бақытқа 
айналдыра алатын тылсым құдыретке ие» деген 
(Джеймс, 1993, p. 147) батыл тұжырым жасаған 
Уильям Джеймстің мақсаты діндегі сезім элемен-
тін, жеке тұлғаның ішкі дүниесінің сырларын, дін 
жолындағы адамның жан дүниесінің құбылмалы 
халдерін, басынан кешкен көңіл-күйлерін яғни 
жеке индивидтің тәжірибелерін (мейлі, ол ұлы 
тұлға, мейлі қарапайым болсын – тек діни сенімі 
шынайы, іңкәр жан болуы шарт) дінтану ғылы-
мында мейлінше есепке алу, тіпті басты құнды-
лық деп қарауды негіздеу болды. 

Ғалымның басты тұжырымдары дін психо-
логиясын бөлек пән ретінде дамуына жол аша-
тынын сол кездің өзінде көреген ойшылдар бол-
жады. Әсіресе американдық психологтың дінді 
бұдан былай психологиялық феномен, «сезім тә-
жірибесі» деп қарастырудың үлгісін көрсеткені 
үлкен резонанс туғызды. «Experience», жеке тә-
жірибе (хал) мәселесі бұдан былай алдыға шық-
ты. У. Джемстің новаторлық идеяларының пі-
кірталастық контексін дұрыс түсіну үшін XIX ғ. 
соңы-XX ғ.бас кезіндегі Батыстаға философия-
лық және дінтанулық ахуалды, басты үрдістер-
ді, қалыптасқан ой-менталдық таптаурындар-
ды және жаңаша ойлаудың алғашқы белгілерін 
анықтауымыз қажет. 

Еуропалық ойлау жүйесінде, зайырлы ғы-
лымы мен философиясында осы нақты тарихи 
кезеңде, бір жағынан, рационализм мен интел-
лектуализм үстемдік құрып тұрды. Ол әсіресе 
Кант, Гегельдердің объективтік идеализміндегі 
логика мен онтологияның барабарлығынан қа-
лыптасқан дінге тек мәдени универсумдағы құ-
былыс, дін философиясы ретінде қарау әдеті еді. 
Екінші тұрғыдан, дінді шіркеулік, теологиялық 
проблемалар жиынтығы деп қабылдады. Жал-
пы, сол заманда дінді пайымдаудың концептуал-
данған, интеллектуалданған түрі ғана болды. 
Тағы бір өзгеше іргелі үрдіс ол – Батыс әлемін-
де позитивизм, сциентизм, бихевиоризм сынды 
материалистік, эмпирикалық, жаратылыстану 
ғылымдардың амалдары мен дәлелдемелерін 
ғана мойындайтын ағымдар жедел қарқынмен 
дамыды. 

Осы жерде У. Джеймс үшін белгілі балансты 
шебер жүзеге асырып («шындық ортасында» де-

гендей), дін феноменін тоңмойын материализм-
нің сынынан да, сонымен бірге жеміссіз құрғақ 
рационализмнен де ажыратып алып «тірілту» 
мақсаты туындады. Философиялық идеализм 
мен теологиядан қашық болу үшін Джеймсті 
тағдырдың өзі химия, биология сынды жараты-
лыстану ғылымдарын зерттеуге, сосын медици-
на мен эмпирикалық, эксперименталды психо-
логияны таңдауға итермеледі (1890 жылы оның 
1400 беттік «Психология принциптері» атты ең-
бегі жарық көрді, онда менталдық аурулар неме-
се сау адамдарға стресс, гипноз және дәре-дәр-
мектің әсер етуі, т.б. зерттеледі). Беделді кәсіби 
психолог ретінде 1892 жылы ол өзінің шәкірті 
екеуі АҚШ-тағы бірінші Қолданбалы психоло-
гия зертханасын ашты. У. Джеймс Американдық 
Психологиялық Ассоциациясының президенті 
болып сайланды. 

Джеймс «прагматизм» ұстанымын негіздеге-
ні белгілі, ол философияға осы жаңа тәсілдемені 
енгізуді белсенді жақтады. 1907 жылы шыққан 
«Прагматизм: кейбір байырғы ойлау әдістері 
үшін жаңаша атау» («Pragmatism: A New Name 
for Old Ways of Thinking») еңбегінде ол осы 
«пайдалылық» әдісті негіздеді. Оның идеялары 
мен ойлау жүйесінің өзі «ақыли философияның» 
орнын «сенім мен сезім философиясының» ал-
мастырғанын көрсетеді (Антонов, 2015, p. 35). 
Сол сияқты ол сана құбылыстарын зерттеуде 
функционализм тәсілдемесін қолданды. 

Алайда Уильям Джеймс қарабайыр «меди-
циналық материализмге» бармағаны, бәлкім, 
жастайынан христиан-протестанттық рухания-
ты атмосферасында өскені, жүрегінде Құдайға 
деген интуитивті сенімнің сақталуы себепті бол-
ған сыңайлы. У. Джеймс өзінің зерттеу әдістеме-
сін «радикалды эмпиризм» деп атады. Джеймс-
тің арқасында батыстық эмпиризм енді дінді 
сынау әдістемесінен, керісінше, діннің тәжіри-
бесін мойындау әдістемесіне айнала бастады. 
Себебі, У. Джеймс эксперимент, психологиялық 
тәжірибелер мен сезімдерді нақты бақылаумен 
зерделеуді дінтану үрдістеріне енгізуге бетбұ-
рыс жасады, және кейін «мистикалық тәжірибе-
лердің энциклопедиясы» деп бағаланған «Діни 
тәжірибелердің әралуандылығы» кітабында жа-
ңаша зерделеудің тамаша үлгісін көрсетті. Ға-
лым-дәрігер, психолог ретінде ол мистицизмнің 
діни мазмұндағы оңтайлы көріністерімен қатар 
күмәнді түрлері болатынын да жасырмай, пси-
хикалық сырқаттарды талдады.

У. Джемстің жарияланымдары сол кездегі 
Еуропа және Ресей философтары мен дінтану-



29

К. Тышхан, С. Нұртаза

шылары арасында талқыға түскенін, пікірта-
ластар, сонымен бірге жалпы алғанда зор қы-
зығушылыққа ие болған еді. Сол кездің өзінде 
Джеймстің еңбектері орыс тіліне аударылды 
(Советтік атеизм заманында, әрине, оларға қай-
та тыйым салынды). Орыс зиялылары «Вопросы 
философии и психологии», «Логос», «Русская 
мысль», «Богословский вестник», «Вера и ра-
зум» сынды дінтану, философиялық бағыттағы 
басылымдарда У. Джеймстің «Діни тәжірибе-
лердің саналуандығы» еңбегін қызу талқыланды 
(Антонов, 2015). Бұл жерде ХХ ғ. бас кезінде Ре-
сейде бой көтерген діни-философиялық ренес-
сансті ескеру керек. 1896-1916 жж. Ресейде және 
кейін эмиграцияда орыс авторлары Джеймстің 
еңбегін жиі талқылады. 

Тарихшы әрі құқықтанушы С. Котляревский 
Джеймстің прагматизм философиясы дін мен 
ғылым арасындағы қайшылықты әлсіретуге, сол 
сияқты діни фанатизм немесе, керісінше, дінге 
немқұрайлықтан өзгеше, орташа әділ ұстаным-
ды қалыптастыруға негіз жасады деп жоғары ба-
ғалады. Ол Джеймс зерттеулері енді діннің өзін 
қатып семіп қалған «соңғы» абсолюттік форма-
да емес, адам рухының мәңгілікке ұмтылысы 
тұрғысынан динамикада қарауды үйретеді деп 
түйіндеді. Атақты философ, теолог (теология-
дан PhD атағын, эмиграцияда, Кэмбридже алған) 
Николай Бердяев әрқашан У. Джеймске ілтипат 
көрсетіп келді. Американдық ойшылдың еңбегін 
«даңқты кітап» деп бағалап, ағылшын эмпириз-
мінен бастау алған У. Джеймс оны ары қарай да-
мытып, іс жүзінде діни және мистикалық тәжі-
рибе құбылысын ақтады, ол «танымның өмірлік 
сырына» қарай беттеді, нәтижесінде діни тәжі-
рибелер жайлы XIX ғасырдан қалыптасып келе 
жатқан рационалданған теріс түсініктің күлін 
көкке ұшырды деді. 

Сонымен бірге басқа орыс ойшылдары 
сияқты, Н. Бердяев У. Джеймстің тек англо-
саксондық діни ағымдарды назарға алып, шы-
ғыс-христиан тәжірибелеріне көңіл бөлмеген-
дігін еңбегінің бір кемшін тұсы деп көрсетті 
(бірақ У. Джеймс Лев Толстойдың діни ізде-
ністері мен халдеріне арнайы тоқталғаны бел-
гілі). Бердяевтің пікірінше, У. Джеймс ұсынған 
діни тәжірибелер суреттемесі жұпынырақ, ол 
діни тәжірибенің тек элементарлық, бастауыш 
психологиясын ғана берді-мыс, ал «ең жоғар-
ғы психология» әлі жазылмаған күйде қалып 
отыр. Әдетте «батыс индивидуализміне» қара-
ма-қайшы ұжымдық «Мен», Шіркеуді, собор-
лықты (көпшілдікті) жақтайтын сол кездегі 

орыс діни философтары американдық ғалым-
ның эмпиризм туралы тұжырымын «кеңейтуді» 
ұсынды, себебі соңғысы біржақтылық деп сана-
ды. Мәселен, П. Страхов У. Джеймстің дін пси-
хологиясына қосқан үлесін жоғары бағаласа да, 
жалпы философиялық «прагматизм» тұжырым-
дамасынан оның бұлыңғырлығын, шектеулігін, 
батыс адамына тән утилитаризм, тіпті сектант-
тық нышандарын көреді. Шынайы христиан 
руханияты бұл дүниенің «пайдасымен» ғана 
өлшенбеуі тиіс деп сынайды. 

У. Джеймстің зерттеулеріне толыққанды 
талдау жасаған атақты философ С. Франк бол-
ды. Орыс діни философтарының ішіндегі ең ба-
тысшыл, заманауи ойшыл саналған Франк өзі де 
діннің толыққанды философиясын негіздеген 
еді. С. Франктің анықтамасы бойынша, Уильям 
Джеймс «тұңғыш заманауи психолог», «Джон 
Милльдан кейінгі ірі англо-саксондық эмпи-
рист», оған «психологиялық бақылауға келгенде 
данышпандыққа таяу табиғи дарыны» тән (Ан-
тонов, 2015, p. 34). Джеймс пен оның жарияла-
нымдарын С. Франк XIX—XX ғғ. тоғысындағы 
қоғамдық трансформациялар контексінде діннің 
мәдениеттегі рөлінің өзгеруі тұрғысынан қарас-
тырады. Сол сияқты П. Флоренский У. Джеймс-
тің әдістемесін «бетбұрысты» деп, енді бұдан 
былай діннің мәні туралы догматикалық ұста-
нымнан өзгеше «сыни сұрақтарды» қоюға жол 
ашылады деп бағалады. Джеймстің психология-
ға қосқан үлесін жан-жақты талдап, 1910 жылы 
сын-пікір жазған ресейлік Г. Челпанов болды 
(Воробьев, 2017, p. 83).

Мәдени-өркениеттік өзгешелігімен белгілі 
православ Ресейдің сол кездегі діни философта-
рының шоғыры У. Джеймстің идеяларына үлкен 
мән бергені маңызды (Grossman, Rischin, 2003). 
Біздіңше, У. Джеймстің діннің ішкі адами тәжі-
рибелері мен сыртқы әлеуметтік құрылымдарын 
(ұйымдасқан институт, дәстүрлер), интерио-
ризация мен экстериоризацияны қарама-қарсы 
қоюы сол заманғы ғылымдағы конъюнктураға 
байланысты белгілі әсірелеу ғана. Қазіргі заман-
ғы дін социологы Дональд Миллер У. Джеймс-
тің «экспрессивті индивидуализмін» кейін сынға 
алған авторларды, соның ішінде католик дәстү-
рін жақтаушы Чарльз Тайлордың «Varieties of 
Religion Today: William James Revisited» атты 
кітабында «протестант Джеймстің» жеке тәжі-
рибелерді ұйымдасқан дінге қарсы қоюына бай-
ланысты уәждерді атап өтті (Miller, 2023). Сол 
сияқты өз заманында Джеймстің мистикалық 
құбылыстарға, телепатияға, т.б. оң көзқарасын 



30

Уильям Джеймстің дінтану ғылымына қосқан үлесі: жеке діни тәжірибелерді негіздеу

Дж.Кеттелл, Э. Титченер сынды авторитеттер 
сынға алған екен (Воробьев, 2017, p. 85).

Шын мәнінде қазіргі заманғы жаһандық діни 
трендтерді, тіпті ХХ ғасырдың әйгілі психоло-
гы К. Юнгтың «ұжымдық түпсана» концептін 
есепке алсақ, жекешелік пен жалпылылықтың 
(мұсылман дәстүрінде: «шахси» – «ғұмұми») 
арақатынасы әрқашан өзара диалектикалық бай-
ланыста, күрделірек, ол ХХ ғ. басында өмір сүр-
ген У. Джеймстің көрсеткенінен гөрі тереңірек, 
парадоксалды деп айта аламыз. У. Джеймстан 
кейін XX-XXI ғғ. ғылымда, психологияда сана 
феномендері туралы анағұрлым бай, кең көлем-
ді негіздемелер, тұжырымдар ұсынылды. Ға-
лымның өзі де психологияның болашағы алдыда 
деп, тіпті өзінің психологиялық еңбектеріне сын 
көзбен қарап, сол заманның жантану ілімінің 
академиялық ғылым ретіндегі жетістігіне көңілі 
толмаған. 

Жалпы алғанда, Уильям Джеймстің дінтану-
лық мұрасы, қазіргі зерттеушілердің пікірінше, 
өз құндылығын жоғалтпаған көпқырлы клас-
сикалық мұра. Ғалымның догматизмге қарсы, 
дінге прагматизм тұрғысынан қарауын көптеген 
ғалымдар, зиялылар әлі де қызу қолдап, пайда-
лы зерттеу тәсілдемесі ретінде қабылдауда. Еу-
ропалық елдер, АҚШ, Ресей, Түркия, т.б. автор-
лары, мысалы, Jeremy Carrette, David Lamberth, 
Henrik Rydenfelt, Sami Pihlström, Stephen S. 
Bush, R. Goodman, M.G.Bradford, J.A. Bishop, S. 
L. Hawkins, Fatih Taştan, ресейлік В. Воробьев, 
Л. Бойко, Ю. Стрижова, К. Антонов, тағы басқа-
лары ретроспективті талдауларында бірауыздан 
атақты психологтың іргелі еңбектері мен тұжы-
рымдарына жоғары баға беріп, У. Джеймстің 
идеялары мен әдістерінің өміршеңдігін растай-
ды. «Бүгін дүниежүзі университеттерінде дінта-
ну мамандығындағы көптеген құрылымдар бар, 
оларда Джеймстің идеялары маңызды орынға 
ие. Оның жеке тәжірибелер туралы пайымдары 
көптеген ғалымдарды діни және мистикалық 
тәжірибелерді тек дінтануда ғана емес, басқа 
салаларда да, айталық психология, теология, 
философия және антропологияда, зерттеуге ын-
таландырды» (Bishop, 2021). 

Нәтижелері және талқылама

У. Джеймстің жалпы дін туралы, діндердің 
типологиясы, дінге анықтама беру немесе діндегі 
адамдардың типтері сияқты мәселелерге де өзін-
дік тәсілдемесі айғақталады. Психолог діннің мә-
нін анықтауға жалпы алғанда қарсылық білдіре-

ді, себебі оның ойынша дін күрделі, көпқұрамдас 
нәрсе (Джеймс, 1993, p. 37). Сол себепті ол тек 
нақты адамның діни сенімі, ішкі сезімдері мә-
селесін өзінің зерттеу нысанына алады. Джеймс 
діннің институционалданған формалары – меке-
мелер, институттар, сыртқы культ, құрбаншы-
лық, шіркеу, теологиялық жүйелер, рәсімдер, 
т.б. екенін жақсы біле тұрса да егер дінге шартты 
анықтама қажет болса дін – мазмұны жағынан 
Құдайға қатысты құрылған жеке адамның сезім-
дері, амалдары мен тәжірибелерінің (халдерінің) 
жиынтығы деп санайды (Джеймс, 1993, p. 40). Ол 
өзінің «дін – ең әуелі жеке тәжірибе» деген басты 
тезисін еңбектерінде алға тартып жиі қайталайды 
(Джеймс, 1993, p. 39). Жекешіл дінде оның «ор-
талығын» ішкі сезімдер, адам жанының өзінен 
тыс рухани әлемге сенімі, үміті, ар-ұяты, абды-
рауы, жалғыздығы, дәрменсіздігі, т.б. адами әл-
сіздіктері мен сана-сезім күресі құрайды. Сөйтіп,  
У.Джеймс діндегі сана-сезімді, психологияны 
алдыға шығарып, философиялық абстракциялар-
дың маңызын күрт төмендетті. 

У. Джеймстің еңбектерінде жалпы дінта-
нуға қатысты табиғат діндері (натуралистік, 
политеистік) мен «құтқару діндерін» (әлемдік, 
этикалық діндер – буддизм, христиан, ислам) 
екі үлкен сатыға (түрге) бөліп қарағаны да ма-
ңызды. Архаикалық діндерді «жансаулығы дін-
дері» деп атап, олардың ізбасарларының жеке 
бастарында «құтқару діндеріндегі» сияқты жан 
азабы, рухани ізденістер, т.б. қайшылықтар бол-
мауы себепті табиғатпен етене қарапайым, опти-
мистік «сәбилерше сену» тән болды. Ал әлемдік 
діндерді ұстанушылар адами сана-сезімнің са-
налуан құбылыстарын басынан кешіреді: олар 
дүниенің қараңғылық, зұлымдық екенін түсініп, 
жеке басының және басқа адамдардың күнәла-
рын біліп (ұғынып), пессимизм, күйзеліс, ішкі 
тартыс арқылы Құдайға деген сенімін табады. 
Сонымен бірге, Джеймс бойынша, «жан саулы-
ғының діні» мысалына дәстүрлі католицизм де 
жатқызылады, ал, мәселен, кальвинизм «жоқ-
сыңған жанның діні» болып табылады. 

У. Джеймс британ теологы Фрэнсис Нью-
мэнның адамдардың діндегі екі діни типі (түрі), 
екі діни темперамент иелері үлгісі туралы идея-
сын қабылдап оны дамытты (Джеймс, 1993, 
p. 140). Олар «бір мәрте туғандар» (once-born) 
және «екі мәрте туғандар» (twice-born). Бірін-
шісі  – табиғатынан өзін-өзі бақытты сезінуге 
дайын, сана-сезімі бүтін, оптимистік мазмұн-
да түзілген, Құдайды, әлемді, өмірді қуаныш-
пен қабылдайтын және қалыпты эволюциялық 



31

К. Тышхан, С. Нұртаза

жолмен дамитын адам жаратылысы. Ал twice-
born – ол тағдырынан, жаратылысынан «сырқат 
жандар», дүниенің кемшілігін жанына жақын 
қабылдайтын, менталдық жағынан күрделі, қай-
шылықты болып келетін олар діни тәжірибе, 
атап айтқанда дінге берілу (conversion) арқылы 
екінші рет өмірге келуге (қайта жаралуға), яғни 
жаңғыруға ұмтылып, сол жолдың бұраң белесте-
рінен өтіп түбейгейлі қайта құрылуға бұйырыл-
ғандар. Жалпы, «екі мәрте туылу» метафорасы 
үнділік діни философияда (брахмандарға қатыс-
ты), сол сияқты Інжілде де кездеседі. У. Джеймс 
американдық пуритан Джозеф Аллайнның қа-
натты сөзін келтіреді: «Нағыз христиан адамы 
деген – іргетасынан бастап шатырына дейін қай-
та құрылған ғимарат іспеттес. Ол – жаңа адам, 
жаңа жаратылыс» (Джеймс, 1993, p. 186). 

Сол сияқты У. Джеймс діни сенім, діни тә-
жірибелер, жалпы діндарлық дегенде риясыз, те-
рең сезімдер мен эмоцияларды, нағыз менталдық 
эксперименттерді жанымен сезіп білуді айтады. 
Қандай да болсын Құдайға сенушінің басынан 
кешірген халдері, рухани ізденістері шынайы, 
жарқын, бірегей үлгілерде болса ғана назарға 
алуға тұрарлық. Джеймс дәл сондай өмірбаян-
дық тәжірибелердің, мистикалық оқиғалардың 
негізінде тамаша дәрістерін оқып, кейін оларды 
«Діни тәжірибелердің әралуандылығы» кітабы-
на енгізді. Джеймс өзі былай деп жазды: «Толық 
дінге берілу салты шын мәнінде адамды ерекше 
және эксцентристік адамға айналдыратынына 
еш күмән жоқ. Мен қазір сіздерге қарапайым 
Құдайға сенушіні айтпаймын, ол өзінің елінің 
салт-дәстүріне, мейлі ол буддизм, христиандық 
немесе мұсылмандық болсын, жәй бойұсынған 
адам. Оның дінін ол үшін басқалар жасап бер-
ген, дәстүрмен берілген, белгіленген формалар-
дағы еліктеумен бекітіліп, әдетпен сақталып 
отыр. Ондай қайталама діни өмірді (second-hand 
religious life) зерттеу бізге көп пайда әкелмесі 
анық» (James, 2009, p. 9). Сондықтан Джеймске 
ондай екінші реттік, үстірт, жаттанды діндар-
лықтан гөрі сол қалың бұқара үшін иландыра-
тын сезімдер мен мінез-құлық үлгісін ұсына 
алған діни дарынды «екі мәрте туған» тұлғалар-
дың (“geniuses of the religious line) тәжірибеле-
рін зерттеу маңызды. Яғни Джеймше діннің те-
реңдігіндегі құпияға жету үшін оны ұстанушы 
«шектен шыққан діни сипаттағы» типке айналу 
керек (Джеймс, 1993, p. 54). Бұл жерде «шектен 
шығу» психологиялық сезімдерге қатысты, ішкі 
мазмұны жағынан асып-тасу мағынасында қол-
данылады.

Ондай діндар тұлғаның (мейлі, ол ежелгі 
діни тұлға немесе халық арасынан әлі де шы-
ғып жатқан әртүрлі харизматикалық сипаттағы 
еркектер мен әйелдер болсын) «дінге берілуі» 
де шынайы терең акция, толық бойұсыну, дү-
ниетанымдық төңкеріс мазмұнында (қазақ, мұ-
сылмандық дәстүрдегі «Құдай жолына түсу» 
сөз тіркесі дәлме-дәл бейнелейді). Олардың сол 
жолда өткен рухани тәжірибелерінің шынайы-
лығы және Ақиқатқа жақындауының басты бел-
гісі, критерийі – ол «жемістері», діндарлығының 
шығармашылық өнімдері, жаңғырған сана-сезі-
мі, құлшынысы, мейірім-шапағатының артуы. 
Ал осындай шынайы қайта түлеу құбылысының 
адамзат тарихында дәлелденген жалғыз жолы, 
«технологиясы» аскетизм екенін Джеймс әлем 
діндері тәжірибесімен негіздейді (басқа оқиға-
лар: рухани сілкініс туғызатын саяси, қоғамдық 
өзгерістер, соғыстар, немесе өмір салтын түбе-
гейлі өзгерту, т.б.). Аскетизм, дүниеден безу 
және кедейлік культы – «әулиелік өмірдің сәні, 
нақышы», – деп жазады У. Джеймс (Джеймс, 
1993, p. 255). Ол Индияның йога жүйесі мінезді 
шыңдаудың, тұлғалық күш-қайрат пен рухтың 
беріктігін қалыптастырудағы ең жемісті прак-
тика деп бағалайды (Джеймс, 1993, p. 333). Сол 
сияқты мұсылман дініне көбірек тән кедейлік 
культін, әлеуметтік теңдікті ұстану идеалына 
байланысты қоғам мүшелеріне шектен тыс мате-
риалдық дәулетті жинамауға үндейтін діни әде-
тіне оң баға береді (Джеймс, 1993, p. 262-263). 

Джеймстің негіздемесі бойынша «сезім – дін-
нің ең терең қайнаркөзі, ал философиялық және 
теологиялық құрылымдар, түсініктемелер тек 
екінші реттік «қондырма», түпнұсқа мәтін-
ді бөтен тілге аударған сияқты (Джеймс, 1993, 
p. 40). Джеймс «діни тәжірибелер» ұғымының 
мән-мазмұнын ашады, ол рухани тәжірибенің 
сануалуандылығын дәлелдеп, оның мазмұны-
на әртүрлі мистикалық көріністер, қорқыныш, 
сенім, махаббат, күнәға өкіну (ар азабы), күй-
зеліс, депрессия, сол сияқты шаттыққа бөлену 
(экстаз) халдер, шабыттану, елігу (экзальтация), 
т.б. субъективтік діни феномендерді жатқызды. 
Ал діни тәжірибелерді зерттеудің материалдары 
бақылау әдісімен зерттелетін Құдайға сенуші 
адамдардың, мистиктердің, көріпкелдердің, ме-
дуим-спириттердің күнделіктері, ғұмырнамалық 
жазбалары, т.б. алынды. 

Джеймстің ұзақ жылдарғы психологиялық 
бақылау негізіндегі эмпирикалық зерттеулері, 
«Діни тәжірибелердің әралуандылығы» кітабы-
на арқау болған бай мазмұнды психологиялық 



32

Уильям Джеймстің дінтану ғылымына қосқан үлесі: жеке діни тәжірибелерді негіздеу

материал, ең бастысы ғалымның тек феноме-
налды тәжірибені ыждаһатпен бақылау әдісіне 
негізделуі оны «діни тәжірибені», соның ішінде 
жеке тұлғаның әсіресе терең, мистикалық көңіл-
күйлері мен халдерін ашып, сипаттауға мүмкін-
дік берді. У. Джеймстің діни эксперименттердің 
жинағы іспеттес «Діни тәжірибелердің әралуан-
дылығы», т.б. зерттеулерінің құжаттық, деректік 
базасы мәселесіне келсек, автор көптеген атақты 
діндарлардың өмірбаяндарын, басынан кешкен 
діни-мистикалық ахуалдарды «адами құжаттар» 
(Джеймс, 1993, p. 20) ретінде зерттеуіне арқау 
еткенін айту керек. Мысалы, Қасиетті Августин, 
Қасиетті Игнатий, Мартин Лютер, Гете, Лев 
Толстой, Қасиетті Тереза, Анне Безант, Джозеф 
Аллайн, Джозеф Смит (мормондар сектасының 
атасы), квакерлердің сектасының негізін сал-
ған Джордж Фокс, Ричард Уивер және Франк 
Булленның ғұмырнамалары, сол сияқты Имам 
Ғазали, Аюб пайғамбар (Йов), Мұхаммед пай-
ғамбардың есімдері мен оларға қатысты белгілі 
ізденістері, жан арпалысы, рухани тәжірибеле-
рі мәселесі қозғалады. Ортағасырлық христиан 
монахтары мен шейіттерінің (азап шегушілер, 
құрбандар), квакерлер, пуритандар өмірінің 
әсерлі эпизодтары, естеліктері дереккөздер ре-
тінде алынған. 

У. Джеймс өз заманындағы калифорниялық 
профессор Старбэктің «Дін психологиясы» ең-
бегін қолданды, ол зерттеуде інжілшіл (хрис-
тиан-баптист) ортада өскен жасөспірімдердің 
сана дағдарысынан өтудегі тәжірибелері, онда 
жалпы дінге бет бұрудың 100 оқиғасы келтіріл-
ген еді. Сол сияқты психолог Джордж Ко (Coa) 
жинап зерттеген орта жастағы адамдардың дін-
ге бұрылу (conversion) 77 фактісі жинақталған 
(Джеймс, 1993, p. 195). Studies in Psychology of 
religious Phenomena журналында 1896 жылы 8 
(309) нөмірінде жарық көрген профессор Леуба-
ның, сол сияқты Эдвардстың Treatise of Religious 
Affections («Діни сезімдер туралы трактат») 
зерттеулердегі материалдар мен ғылыми түйін-
дерді де белсенді пайдаланды. Уильям Джеймс 
жалпы American Journal of Psychology, Journal of 
the Society of Physical Research сынды басылым-
дарында жарияланған көптеген діндарлар психо-
логиясына қатысты, сана феномендері, мәселен, 
«автоматты жазу» кейстарын, т.б. есепке алды. 

Джеймс өзінің діни тәжірибелердің мән-
мағынасын, оның психо-физиологиялық фак-
тормен байланысын, сол сияқты адамның өмі-
ріндегі маңызы мен рөлін толыққанды ашып, 
сипаттаған тұңғыш әрі бірегей дінтанушы және 

дін психологы аталуына барлық негіз берді. 
С.Котляревский айтқандай, Джеймс бір жағынан 
мистикалық, «қасиетті» тәжірибелерді ғылыми 
зерттеуге қосуға батыл қадам жасаса, екінші 
жағынан, ол діндегі интеллектуализмді шекте-
ді. Құрғақ рационализмге қарсы ол дінді ақтау 
(апология) ісіне зор үлес қосты. «Көзге көрін-
бейтін реалдықтың» тек «тірі» діни тәжірибелер, 
олардың адамға пайдалы ізгі салдарынан біліне-
тінін, ал рационалды түрде оны сипаттау мүм-
кін емес екенін жазады. Себебі, иррационалдық, 
интуитивтік халдерге байланысты жеке мисти-
калық тәжірибелердің шекарасы әдетте субъек-
тивтік болатыны да белгілі. Жалпы, У. Джеймс 
рационализмнің дінге баға берудегі – жақтауда 
да, қарсы болуда да – дәрменсіздігі туралы ашық 
айтты (Джеймс, 1993, p. 71). Сөйте тұра, Джеймс 
іс жүзінде өзінің таңқаларлық білімділігі мен 
дарындылығының арқасында дін мен ғылымды 
үйлестуірге, ақыл мен иман (сенім) арасындағы 
өзара байланысты сақтап, жаңаша пайымдауға 
бастама жасады. Ол интуиция мен ақылды үй-
лестіруді жоғары бағалап, осы негізде ғана, мы-
салы, дамыған католиктік және буддалық дін 
философиясы қалыптасқан деп рационализмді 
де белгілі мөлшерде мойындады (Джеймс, 1993, 
p. 71). 

Дін мен ғылымның арасындағы байланыс 
үшін ол тереңдеген, «сублиминалды сана» кате-
гориясын енгізді. Уильям Джеймстің сана мәсе-
лесіне көзқарасы сол заманғы Спиноза, т.б. авто-
ритеттерге қарама-қарсы мазмұнда, біріншіден, 
адам санасы бөлшектенген элементтерден тұр-
майды, яғни дискретті, көпқұрамды емес, кері-
сінше, сана – біртұтас құбылыс және бұл жерде 
«сана ағымы» (the stream of consciousness) сөз 
тіркесі орынды екенін айтты. Сана феномені-
не, адам психологиясын бейнелеуге «ағын», 
«өзен» метафоралары сәйкес келеді деп есептеді 
(Bishop, 2021). Жеке тұлғаның шеңберінде сана 
өрісі толассыз өзгерісте, тұрақсыз, біресе тары-
лады, біресе кеңейеді. 

Джеймстің «сублиминалды бейсаналылық» 
ұғымына келсек, ол қалыпты санадан тыс өзгеше 
форма, беймәлім трансцендентік Сана тарапы-
нан келетін осы шекаралық сананың ықпалдары-
мен, оның пікірінше, жоғары діни тәжірибелер-
ді, транс күйін, энергиялар көзінің ашылуын, т.б. 
құбылыстарды түсіндіруге болады. Мұхаммед 
пайғамбардың алған уаһилері осы бейсаналы 
өрістерден деп топшыланады (Джеймс, 1993, p. 
381-82), атап айтқанда, ол – «автоматтық» не-
месе «жартылай автоматтық» хал (яғни толық 



33

К. Тышхан, С. Нұртаза

немесе жартылай өзінің атынан емес – бейсана-
лы күштің билігінде сөйлеу), Джеймстің пікірі 
бойынша, осы қасиет көне еврей пайғамбарла-
рының бәріне дерлік тән болған (Джеймс, 1993, 
p.  380). 

«Адамды құтқаратын біздің саналы «мен»-
-імізден тыс күштердің барлығы – ақиқат» 
(Джеймс, 1993, p. 188). Джеймстің ойынша, 
көзге көрінбейтін мистикалық әлеммен (оны 
ол христиан дәстүріне жақын болғандықтан 
«Құдай» деп атауды ұсынады) байланыс орна-
ту – реалды процесс, оның нәтижелері де реал-
ды, шынайы, және ол адам тұлғасының түбегей-
лі қайта құрылуымен, жаңаруымен сол адамның 
өмірлік практикасында, табиғи тіршілігінде де 
нақты көріністерін береді» (Джеймс, 1993, p. 
405). Аталмыш еңбегінің 11-15-ші дәрістерінде 
Джеймс қасиеттілік өлшемін жан-жақты талдай-
ды, ал 16-17-ші дәрістерді арнайы Мистицизм 
феномендеріне арналады. 

У. Джеймс дінге алғаш рет адами тұрғыдан, 
адами өлшеммен, жеке пенденің өзіне берілген 
өлшеулі өмірдегі ғұмырлық құндылықтар мен 
нәтижелер (жемістері) жағынан, нақты адамның 
көз жасы мен жүрек соғысы, жеке ішкі қина-
лысы, үміт-армандары сияқты моральдық құн-
дылықтар негізінде жаңаша қарауға шақырды. 
Джеймстен бұрынғы дінтану мен теологияда 
антропологиялық факторға, діннің интериори-
зациялануына жете көңіл бөлінбеді. Мистика-
лық тәжірибелерден Құдайға сенушілер гармо-
ния, үйлесім, сана-сезімнің түрленуіне қатысты 
нақты практикалық нәтижелер алып шыққаны, 
Джеймстің дәлелдеуі бойынша, діннің өзінің дұ-
рыстығын, «пайдалылығын» жанама дәлелдеп 
тұр. 

Діни тәжірибелерді зерттеуде У. Джеймс 
«рухани энергия» ұғымын (Джеймс, 1993, p. 
174) қолданады. Дін жаңарған адамның руха-
ни энергияларының нағыз орталығына айналуы 
керек. Сонда оның бойындағы күш-қайрат көзі 
ашылып, ортаға шығып діни уағыз айтуға, адам-
дарды психологиялық жағынан емдеуге, т.б. да-
рындары айқын көрініс береді. Осы жерде қазақ 
мифологы С. Қондыбайдың «аруақ қону» құбы-
лысына қатысты қазақы атауларды, сөз тіркесте-
рін келтіруі орынды: «ығайлы» (орысша: хариз-
матичный) адам «астамтекті күшке, қабілетке ие 
болады», «әуейіленеді» (Қондыбай, 2017). Діни 
тәжірибелердің әралуандығына және олардың 
жемістерінің де әртүрлі болатынына қарамастан, 
ортақ сипаттары – өз бойындағы үрей, күйзеліс, 
күнәһарлық, апатия, күдер үзу, меланхолия, т.б. 

сезімдер мен халдерді ақыры жеңіп, жүрегін Құ-
дайға және адамдарға деген сүйіспеншілік сезі-
мі баурап, жаңа мотивациялар ашылып, ондай 
адам діни-гуманитарлық қызметке ұмтылады, 
моральдық шыншылдығы оянып, «қауіп-қатерді 
керек қылмау» сияқты мінез бой көрсетеді, кей-
де экзальтация сезімі (сол сияқты ол бойындағы 
ауру сырқаттардан арылады). Мистиктердің тә-
жірибелерінің психопатологиядан ажырату үшін 
Джеймс басты критерийді белгілейді: ол тұлға-
ның өмірлік өнімділігінің артуы, ішкі энергия 
резервтерінің көзі ашылуы, керемет идеялар мен 
жасампаздықтың сарқылмас қайнарына айна-
луы. Мысалға ол Қасиетті Терезаның өмірі мен 
естелігін келтіреді. У. Джеймс «қасиетті адам» 
дегенге өз анықтамасын беруге тырысады: ол 
өзінің қызметіне діни сезімді басшылыққа ал-
ған, діни құндылықтарды нағыз орталығына ай-
налдырған тұлға деп есептейді. Барлық діндерге 
ортақ «қасиетті адамның» басты сипаттары: ас-
кетизм (риязат), дүниеқұмарлық сезімін жеңуі, 
ізгілікке берілуі, жанының тазалығы әрі күш-
қуаты мен мейірім-шапағатының мол болуы 
(Джеймс, 1993, p. 220). 

«Екі мәрте туылғандар» діни жамағаттардың 
көшбасшысына айналып, немесе, мысалы, руха-
ни сауықтыру қозғалыстарының еріктісі қызме-
тіне кірісіп кетеді (бұл жерде Америкада пайда 
болған Mind cure movement деп аталатын, ма-
ғынасы «Рухани дәрігерлік» қозғалысы сектасы 
тәжірибелері талқыланады). Ал кейбір таңдаулы 
субъектілердің діни тәжірибелері терең мисти-
калық мазмұнда өрбіп, олар асқан дарын иесі 
(гений), қасиеттілік (әулиелік) деңгейіне жетеді. 
Джеймс өзі дәрігер әрі психолог болғандықтан, 
сананың қалыпты күйінен тыс, мазмұны жағы-
нан психикалық сырқат түрінің болуын жоққа 
шығармайды. Сондықтан кейбір діни сезімдер, 
мысалы, діншілдік, Құдайға берілу ниеті адам-
дарды жағымсыз фанатизмге, дұшпандыққа 
(ғадауат) әкелуін айтып, басқа да психопато-
логиялық, яғни сананың ауытқу құбылыстары 
мәселесін талқылайды. Христиан дінінде «күнә-
дан тәубаға келу» акциясы үлкен орын алатыны 
белгілі, бірақ ол іс жүзінде «күнәдан кету және 
өкінішке салынбау» (Джеймс, 1993, pр. 111-
112), әйтпесе өзін-өзі жеп, түңіліп, пессимизмге, 
сарыуайымшылдыққа салыну жағымсыз салдар 
екені айтылады.

Дін жолындағы адамның саналуан сезімдері 
мен эмоцияларын мысал етіп, кейде жек көру-
шілік, өшпенділік, т.б. келеңсіз инстинкттердің 
алдыға шығатынын, немесе әуейіленіп, мас-



34

Уильям Джеймстің дінтану ғылымына қосқан үлесі: жеке діни тәжірибелерді негіздеу

сатанып, салтанатты көңіл-күйлерге салынуы 
мүмкіндігін айтады (ғалым кезінде психофизио-
логия негізінде эмоциялар теориясын жасағаны 
да белгілі). Адам санасының патологиялық бел-
гілерін таразыға сала отырып, Джеймс алайда 
сол кездегі ғылыми әдебиетте ұсынылған Доро, 
Ламброзо, Нордау сынды авторлардың адамзат 
тарихындағы «гений», яғни ерекше дарынды 
тұлғаны психопатологиямен, яғни психикалық 
ауытқумен түсіндіру теориясына қарсылық біл-
діреді (Джеймс, 1993, p. 30). Жалпы, гений сөзі 
(латын тілінен «genius» – рух) тылсым рухтар-
мен арқаланған, белгілі салада (немесе бірнеше 
салада) қалыптан тыс, ерекше дарынды, қасиет-
ті адам дегенді білдірген. Мысалы, діни гений, 
әскери гений, ғылыми гений, т.с.с. болады. Сон-
дықтан бұл сөзді «дана», «данышпан» дегеннен 
гөрі қазақша «асқан дарын иесі» деп аударған 
орынды сияқты. У. Джеймс «арқалы», асқан 
дарын иесі гений-адамның нерв жүйесі тұрақ-
сыздығының симптомдарын растайды (Trimble, 
2002), сонымен бірге «Діни тәжірибелердің 
әралуандылығының» 1-ші дәрісінде «Дін және 
невроз» мәселесін қойып, жалпы алғанда діни, 
рухани құбылыстарға берілетін медициналық, 
сол сияқты қарабайыр сексуалдық негіздердегі 
түсіндірмелерді сынайды. 

У. Джеймс діни мағыналы өмірдің, тағдыры 
дінмен өрілген адамдардың басты сипаттары 
ретінде мынадай белгілерді келтіреді: көзге кө-
рінетін физикалық әлем – тек қана өзге, рухани 
әлемнің бір бөлігі (көрінісі) және ол сол рухани 
әлемнен ғана өзінің толық мағынасын табады; 
біздің өміріміздің шынайы мақсаты сол жоғары 
әлеммен үйлесім табу; Құдай немесе «Заң» десек 
те – яғни сол шынайы болмыстың рухымен бай-
ланысқа түсу, мінәжат ету рухани энергияларды 
іске қосатын реалды процесс, және ол процесс 
осы феноменалды әлемде белгілі психикалық, 
тіпті материалдық салдарды туғызады; сол сияқ-
ты дін адам өміріне бой тартарлық әсемдік неме-
се айбарлық, қаһармандыққа еліктеу формасына 
ұласатын жаңа көркемдік сипат дарытады; дін 
жанның құтқарылуына мызғымас сенім, жүрек 
тыныштығын беріп, сүйіспеншілік сезімінің кү-
шін арттырады» (Джеймс, 1993, p. 405). 

Қорытынды

Психология профессоры, ХХ ғасырдың ең 
ірі философы, дін психологиясының негізін қа-

лаушы Уильям Джеймстің прагматизм мен эм-
пиризмге сүйенген тұжырымдамасы дінтану ғы-
лымының жеке адамның ішкі сезім-күйлері мен 
діни ізденістеріне танымдық бетбұрыс жасауы-
на зор серпін берді. Ол эксперименталды пси-
хологияның лабораториялық түрде зерттелуін, 
діни тәжірибелердің феноменологиясын зертте-
ді. Джеймстің еңбектері, әсіресе «Діни тәжіри-
белердің әралуандылығы» кітабы батыс ғылы-
мында дінді ең әуелі психологиялық феномен, 
«сезім тәжірибелері» деп қарастырудың тәсіл-
демесін жасады. Американдық дінтанушы-пси-
холог – діннің өзегі, мәні ұйымдасқан діндердің 
принциптері, формалары немесе теология емес, 
ол – адамның жеке діни тәжірибелері, ішкі ру-
ханияты екенін негіздеп, сол сияқты іс жүзінде 
сол кезеңдегі ғылыми қауымдастық арасында 
скептикалық көзқараспен қаралатын иман (се-
нім), мистикалық тәжірибе сынды мәселелерге 
жаңаша, тым болмаса гуманистік, эмпирикалық 
тұрғыдан қызығушылық және зайырлы сипатта-
ғы құрметпен қарауға үлкен ықпал еткен бірегей 
ойшыл тұлға. 

Бүгінгі әлеуметтік-гуманитарлық ғылымдар-
дың жаңалықтарын ескере отырып бағаласақ, У. 
Джеймс сана теориялары, сана трансформация-
сы тақырыбына қатысты қазіргі тұжырымдарды 
көп жағынан болжап білгені байқалады. Айта-
лық, қазіргі заманғы трансперсоналды психоло-
гиясының тарланы, американдық профессор С. 
Гроф көп жылғы сананың өзге қалыптарын зерт-
теуінің нәтижесінде сана – адам миының туын-
дысы емес, дене (ми органы) – ол тек өткізгіш 
қызметін атқарады деген төңкерісшіл идеяны 
негіздеді. Тура осы ойды кезінде У. Джеймс те 
айтқан болатын (яғни сана – шын мәнінде дене-
ден тыс феномен, адамның миы тек құрал, дәне-
кер ғана). 

Уильям Джеймстің дінтанулық еңбектері әлі 
күнге дейін құндылығын жоғалтпаған көпқыр-
лы, терең де мазмұнды ғылыми мұра. Болашақ-
та қазақстандық дінтанушылары У. Джеймстің 
прагматизм әдістемесін игеру негізінде дәстүрлі 
исламның, әсіресе эксперименталдық бағытқа 
жақын, ертеде «екі мәрте туғандарды», даныш-
пандарды даярлайтын рухани мектеп болған, 
жеке діни тәжірибелердің нағыз қазынасы есеп-
телген классикалық суфизмнің өзін-өзі тану, 
нәфсі тәрбиесі, мистикалық халдер, сана транс-
формациясының мәселелерін зерттеуді жаңа са-
палық деңгейге көтереді деп сенеміз. 



35

К. Тышхан, С. Нұртаза

Әдебиеттер

Baader, M. (2005). William James’ Theory of Religion and Pluralistic World/ https://brill.com/display/book/
edcoll/9789087903558/BP000004.xml

Barnard, J. (1997). William James and the Philosophy of Mysticism. – State University of New York Press. – 436.
Bishop, J. (2021). Pragmatist William James` theory of religion. https://jamesbishopblog.com/2021/11/15/pragmatist-william-

james-theory-of-religion
Carrette J. & Lamberth, D. (2017). William James and the Study of Religion: A Critical Reading. Introduction / https://www.

degruyterbrill.com/document/doi/10.7312/king14542-021/html?srsltid=AfmBOopUZKeK6Ph6BnRl3UrqIeny7nuZa4vr14n4y8llRl
id2-TlDak0

Grossman J. D., Rischin R. (ed.). (2003). William James in Russian Culture. Lexington books.
Hawkins S. L. (2014). William James and the “theatre” of consciousness. Brain, mind and consciousness in the history of 

neuroscience. Springer Netherlands.
James, William (2009). The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature. University of Adelaide. https://csrs.

nd.edu/assets/59930/williams_1902.pdf
James, William (2017). The Will to Believe. Independently published.
Miller, D. (2023). Spiritual Exemplars: The Pragmatism and Mystical Perspective of William James. https://crcc.usc.edu/

spiritual-exemplars-the-pragmatism-and-mystical-perspective-of-william-james
Rydenfelt, H., Pihlström, S. (ed.). (2013). William James on Religion. University of Helsinki. https://link.springer.com/

book/10.1057/9781137317353 https://doi.org/10.1163/9789087903558_004
Taştan, F. (2023). William James: His Humanism and Philosophy of Religion. Üsküdar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

16, 191-208. http://doi.org/10.32739/uskudarsbd.9.16.125
Trimble, M. (2002). William James and the Religious Experience. https://www.cambridge.org/core/journals/cns-spectrums/

article/abs/william-james-and-the-religious-experience/3C5913B547190BDC3110210A872A0C62 https://doi.org/10.1017/
S109285290002246X

Антонов К.М. (2015). Концепция религиозного опыта У. Джеймса в русской религиозной мысли. Вестник ПСТГУ. 
Богословие. Философия. 5(61). 91-111. https://cyberleninka.ru/article/n/kontseptsiya-religioznogo-opyta-u-dzheymsa-v-russkoy-
religioznoy-mysli-pervoy-treti-xx-v/viewer

Бойко Л.А. (2021). Проблема религиозного опыта в прагматизме и христианской феноменологии: У. Джеймс и И.А. 
Ильин. International Journal of Humanities and Natural Sciences, 10-1(61), 73-75. 10.24412/2500-1000-2021-10-1-73-75 https://
cyberleninka.ru/article/n/problema-religioznogo-opyta-v-pragmatizme-i-hristianskoy-fenomenologii-u-dzheyms-i-i-a-ilin/viewer

Воробьев В.С. (2017). К 175-летию со дня рождения Уильяма Джемса – выдающегося американского философа и пси-
хологаю. Теоретическая и экспериментальная психология, 10(3), 79-94 https://cyberleninka.ru/article/n/k-175-letiyu-so-dnya-
rozhdeniya-uilyama-dzhemsa-vydayuschegosya-amerikanskogo-filosofa-i-psihologa/viewer

Гроф С. (2003). Холотропное сознание: Три уровня человеческого сознания и их влияние на нашу жизнь (пер. с англ.) 
АСТ.

Джеймс У. (2011). Прагматизм: новое название для некоторых старых методов мышления. (пер. с англ.). ООО Директ 
Медиа.

Джеймс, У. (1993). Многообразие религиозного опыта (пер. с англ.). Litres.
Қондыбай, С. (2017). Аруақ хақында. https://adebiportal.kz/kz/news/view/serikbol-qondybai-aruaq-xaqynda__18908
Маслоу А. (1999). Дальние пределы человеческой психики. (пер. с англ.). РГБ.
Юнг К. Г. (1997). Сознание и бессознательное. Университетская книга.

References

Antonov, K.M. (2015). Koncepciya religioznogo opyta U. Dzhejmsa v russkoj religioznoj mysli [The concept of religious 
experience of W. James in Russian religious thought]. Vestnik PSTGU. Bogoslovie. Filosofiya. 5(61), 91-111. https://cyberleninka.
ru/article/n/kontseptsiya-religioznogo-opyta-u-dzheymsa-v-russkoy-religioznoy-mysli-pervoy-treti-xx-v/viewer (in Russian)

Baader, M. (2005). William James’ Theory of Religion and Pluralistic World. https://brill.com/display/book/
edcoll/9789087903558/BP000004.xml

Barnard, J. (1997). William James and the Philosophy of Mysticism. State University of New York Press.
Bishop, J. (2021). Pragmatist William James` theory of religion. https://jamesbishopblog.com/2021/11/15/pragmatist-william-

james-theory-of-religion
Bojko, L.A. (2021). Problema religioznogo opyta v pragmatizme i hristianskoj fenomenologii: U. Dzhejms i I.A. Il’in [The 

Problem of Religious Experience in Pragmatism and Christian Phenomenology: W. James and I.A. Ilyin]. International Journal 
of Humanities and Natural Sciences, 10-1(61), 73-75. 10.24412/2500-1000-2021-10-1-73-75 https://cyberleninka.ru/article/n/
problema-religioznogo-opyta-v-pragmatizme-i-hristianskoy-fenomenologii-u-dzheyms-i-i-a-ilin/viewer (in Russian)

Carrette J. & Lamberth D. (2017). William James and the Study of Religion: A Critical Reading. Introduction. https://www.
degruyterbrill.com/document/doi/10.7312/king14542-021/html?srsltid=AfmBOopUZKeK6Ph6BnRl3UrqIeny7nuZa4vr14n4y8llRl
id2-TlDak0

Dzhejms U. (2011). Pragmatizm: novoe nazvanie dlya nekotoryh staryh metodov myshleniya [Pragmatism: A New Name for 
Some Old Ways of Thinking]. OOO Dırekt Medıa. (in Russian)



36

Уильям Джеймстің дінтану ғылымына қосқан үлесі: жеке діни тәжірибелерді негіздеу

Dzhejms, U. (1993). Mnogoobrazie religioznogo opyta [The Varieties of Religious Experience]. Litres. (in Russian)
Grof, S. (2003). Holotropnoe soznanie: Tri urovnya chelovecheskogo soznaniya i ih vliyanie na nashu zhizn [Holotropic 

Consciousness: Three Levels of Human Consciousness and Their Impact on Our Lives]. АСТ. (in Russian)
Grossman J. D., Rischin R. (ed.). (2003). William James in Russian Culture. Lexington books.
Hawkins S. L. (2014) William James and the “theatre” of consciousness. Brain, mind and consciousness in the history of 

neuroscience. Springer Netherlands.
James, William (2009). The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature. University of Adelaide. https://csrs.

nd.edu/assets/59930/williams_1902.pdf
James, William (2017). The Will to Believe. Independently published.
Maslou A. (1999). Dal’nie predely chelovecheskoj psihiki [The far reaches of the human psyche]. RGB. (in Russian)
Miller, D. (2023). Spiritual Exemplars: The Pragmatism and Mystical Perspective of William James. https://crcc.usc.edu/

spiritual-exemplars-the-pragmatism-and-mystical-perspective-of-william-james
Qondybaj, S. (2017). Aruaq haqynda [On spirit]. https://adebiportal.kz/kz/news/view/serikbol-qondybai-aruaq-xaqynda__18908 

(in Kazakh)
Rydenfelt, H., Pihlström, S. (ed.). (2013). William James on Religion. University of Helsinki. https://link.springer.com/

book/10.1057/9781137317353 https://doi.org/10.1163/9789087903558_004
Taştan, F. (2023). William James: His Humanism and Philosophy of Religion. Üsküdar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

16, 191-208. http://doi.org/10.32739/uskudarsbd.9.16.125
Trimble, M. (2002). William James and the Religious Experience. https://www.cambridge.org/core/journals/cns-spectrums/

article/abs/william-james-and-the-religious-experience/3C5913B547190BDC3110210A872A0C62 https://doi.org/10.1017/
S109285290002246X

Vorob’ev, V.S. (2017). K 175-letiyu so dnya rozhdeniya Uil’yama Dzhemsa – vydayushchegosya amerikanskogo filosofa 
i psihologa [On the 175th anniversary of the birth of William James, an outstanding American philosopher and psychologist]. 
Teoreticheskaya i eksperimental’naya psihologiya, 10(3), 79-94. https://cyberleninka.ru/article/n/k-175-letiyu-so-dnya-rozhdeniya-
uilyama-dzhemsa-vydayuschegosya-amerikanskogo-filosofa-i-psihologa/viewer (in Russian)

Yung, K. G. (1997) Soznanie i bessoznatel’noe [Consciousness and the unconscious]. Universitetskaya kniga. (in Russian)

Авторлар туралы мәлімет:
Тышхан Кеңшілік – философия ғылымдарының кандидаты, Л.Н. Гумилев атындағы Еуразиялық ұлттық университе-

ті дінтану кафедрасының доценті (Астана, Қазақстан, e-mail: Kenshe76@mail.ru)
Нұртаза Самат Русланұлы (автор-корреспондент) – Л.Н. Гумилев атындағы Еуразиялық Ұлттық университеті дін-

тану кафедрасының PhD докторанты (Астана, Қазақстан, e-mail: samatnurtaza@gmail.com)

Information about authors:
Tyshkhan Kenshilik – Candidate of Philosophical Sciences, Docent of the Department of Religious Studies of L.N. Gumilyov 

Eurasian National University (Astana, Kazakhstan, e-mail: Kenshe76@mail.ru)
Nurtaza Samat Ruslanuly (corresponding author) – PhD Student of the Department of Religious Studies of L.N. Gumilyov 

Eurasian National University (Astana, Kazakhstan, e-mail: samatnurtaza@gmail.com)

Сведения об авторах:
Тышхан Кеншилик – кандидат философских наук, доцент кафедры религиоведения Евразийского национального уни-

верситета им. Л.Н. Гумилева (Астана, Казахстан, e-mail: Kenshe76@mail.ru).
Нуртаза Самат Русланулы (автор-корреспондент) – PhD-докторант кафедры религиоведения Евразийского нацио-

нального университета им. Л.Н. Гумилева (Астана, Казахстан, e-mail: samatnurtaza@gmail.com).

2025 жылы 29 мамырда тіркелді. 
2025 жылы 15 желтоқсанда қабылданды.



© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

37

ҒТАМР 21.21.31						      https://doi.org/10.26577//EJRS20254444

Б. Ботакараев1* , М. Жүзей2

1Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Қазақстан  
2Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, Алматы, Қазақстан 

*e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com

ӘБУ ХАНИФАНЫҢ САЯСАТ ТҮСІНІГІ

Исламның саяси дүниетанымы қазіргі саяси динамика мен мұсылман әлемінің мәдени 
ерекшеліктерін түсіну үшін маңызды болып табылатын бай мұраға ие. Бұл ғылыми мақалада 
Ханафи мәзһабының негізін қалаушы және ІХ ғасырдағы ең ықпалды ислам ғұламаларының бірі 
ретінде белгілі Әбу Ханифаның саясат концепциясы сарапталған. Бұл зерттеудің мақсаты – Әбу 
Ханифаның саяси ой-пікірлерінің негізгі бағыттары мен идеяларын терең талдау, сонымен қатар 
олардың қазіргі саяси тәжірибе мен ислам теологиясы контекстіндегі маңызына баға беру. 
Зерттеу процесінде Әбу Ханифаның өзі, оның шәкірттері мен ізбасарларының жазбалары сияқты 
дереккөздерді талдау мен түсіндіруді қамтитын кешенді тәсіл қолданылады. Әбу Ханифаның 
саяси философия мен құқық саласында әзірлеген негізгі қағидалары мен тұжырымдамаларына 
және олардың исламдық саяси теорияның қалыптасуындағы рөліне ерекше назар аударылады. 
Зерттеу нәтижелері исламның саяси ой-пікірін тереңірек түсінуге және оны заманауи сын-
қатерлер мен үрдістер тұрғысынан қарастыруға мүмкіндік береді. Әбу Ханифаның саяси 
көзқарастарын талдау арқылы біз мұсылман әлеміндегі заманауи саяси стратегиялар мен 
шешімдерді әзірлеу үшін маңызды болуы мүмкін әділеттілік, ынтымақтастық және басқару 
сияқты негізгі қағидаларды анықтаймыз. Нәтижесінде, бұл зерттеу ислам саяси философиясы 
туралы біліміміз бен түсінігімізді кеңейтіп қана қоймай, сонымен қатар мұсылман қоғамдарының 
дамуы мен модернизациясына мүдделі саясаткерлерге, қоғам жетекшілеріне және ғалымдарға 
практикалық ұсыныстар береді. Бұл зерттеу сонымен қатар исламдық саяси ойлар мен оның 
қазіргі әлемге ықпалы саласындағы одан әрі зерттеулерге негіз бола алады.

Түйін сөздер: Әбу Ханифа, исламдық саяси дүниетаным, Ханафи заң мектебі, саяси 
философия, құқық

B. Botakarayev1*, M. Juzei2

1Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan 
2Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan 

*e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com

Abu Hanifah’s concept of policy

Islamic political thought has a rich heritage important for understanding contemporary political 
dynamics and cultural sensitivities in the Muslim world. This research paper highlights the concept of 
politics of Abu Hanifa, known as the founder of the Hanafi school of jurisprudence and one of the most 
influential Islamic scholars of the ninth century. The purpose of this study is to analyze in depth the main 
trends and ideas of Abu Hanifa’s political thought and to assess their significance in the context of con-
temporary political practice and Islamic theology. The research process uses a comprehensive approach 
that includes analyzing and interpreting sources such as the writings of Abu Hanifa himself, his students 
and followers. Special attention is paid to the main principles and concepts developed by Abu Hanifa in 
the field of political philosophy and law and their role in the formation of Islamic political theory. The 
results of the study allow us to deepen our understanding of Islamic political thought and examine it in 
light of contemporary challenges and trends. By analyzing Abu Hanifa’s political views, we identify key 
principles such as justice, cooperation, and governance that may be important for developing contem-
porary political strategies and solutions in the Muslim world. As a result, this study not only expands our 
knowledge and understanding of Islamic political philosophy, but also offers practical recommendations 
for policy makers, community leaders, and academicians who are interested in the development and 
modernization of Muslim societies. This study can also serve as a basis for further research on Islamic 
political thought and its impact on the modern world.

Keywords: Abu Hanifa, Islamic political thought, Hanafi school of jurisprudence, political philoso-
phy, law

https://doi.org/10.26577//EJRS20254444
https://orcid.org/0000-0002-8164-8049
https://orcid.org/0009-0004-4267-2937
mailto:bake.kaz.tr@gmail.com
mailto:bake.kaz.tr@gmail.com


38

Әбу Ханифаның саясат түсінігі

Б. Ботакараев1*, М. Жузей2

1Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан 
2Казахский национальный университет имени аль-Фараби, Алматы, Казахстан 

*e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com

Концепция политики Абу Ханифы

Исламская политическая мысль имеет богатое наследие, важное для понимания современ-
ных политических динамик и культурных особенностей мусульманского мира. В этой научной 
статье освещается концепция политики Абу Ханифы, известного как основателя Ханафитской 
юридической школы и одного из наиболее влиятельных исламских ученых IX века. Цель данного 
исследования заключается в глубоком анализе основных направлений и идей политической мыс-
ли Абу Ханифы, а также в оценке их значения в контексте современной политической практики и 
исламской теологии. В процессе исследования используется комплексный подход, включающий 
анализ и интерпретацию источников, таких как сочинения самого Абу Ханифы, его учеников и 
последователей. Особое внимание уделяется основным принципам и концепциям, выработан-
ным Абу Ханифой в области политической философии и права, и их роли в формировании ис-
ламской политической теории. Результаты исследования позволяют углубить наше понимание 
исламской политической мысли и рассмотреть ее в свете современных вызовов и тенденций. 
Анализируя политические взгляды Абу Ханифы, мы выявляем ключевые принципы, такие как 
справедливость, сотрудничество и управление, которые могут быть важными для разработки 
современных политических стратегий и решений в мусульманском мире. В итоге, данное иссле-
дование не только расширяет наше знание и понимание исламской политической философии, но 
и предлагает практические рекомендации для политических деятелей, общественных лидеров и 
академиков, которые заинтересованы в развитии и модернизации мусульманских обществ. Это 
исследование также может служить основой для дальнейших исследований в области исламской 
политической мысли и ее влияния на современный мир.

Ключевые слова: Абу Ханифа, исламская политическая мысль, Ханафитская юридическая 
школа, политическая философия, право

Кіріспе

Қазіргі әлемде исламдық саяси дүниетаным 
ислам қоғамы, сонымен қатар одан тыс жерлер-
де де уақыт өткен сайын назарын аудартып келе-
ді. Осы қызығушылық тұрғысында IX ғасырдың 
көрнекті ғалымы Әбу Ханифаның саяси фило-
софияға қосқан іргелі қайнар көздері мен үлес-
теріне жүгінудің маңызы зор. Бұл зерттеу тақы-
рыбын таңдау тақырыптың өзектілігімен және 
қазіргі әдебиеттегі Әбу Ханифаның саяси тұ-
жырымдамасының егжей-тегжейлі талдауының 
жоқтығымен ғана емес, сонымен қатар оның 
исламдық саяси көзқарастың қалыптасуына қос-
қан үлесімен де анықталады. Әбу Ханифа ұсын-
ған негізгі принциптер мен тұжырымдамаларды 
олардың мұсылман әлеміндегі қазіргі саяси про-
цестерге әсерін түсіну үшін талдау қажеттілігі 
атап өтіледі. Қазіргі әлем исламдық саяси дү-
ниетанымды терең түсінуді және қайта қарасты-
руды қажет ететін қиындықтармен бетпе-бет ке-
ліп отыр. Әбу Ханифаның саяси концепциясын 
зерттеу өзекті болып табылады, өйткені оның 
әділеттілік, басқару және ынтымақтастық тура-
лы идеялары қазіргі заманғы саяси мәселелерді 
шешуге жаңа тәсілдер ұсына алады. Бұл зерт-

теудің мақсаты – Әбу Ханифаның саяси ойының 
негізгі бағыттарын және олардың қазіргі саяси 
теория мен практика үшін маңызын талдау. Әбу 
Ханифа ұсынған негізгі принциптерді, әдістер 
мен тәсілдерді анықтауға және олардың мұсыл-
ман әлеміндегі қазіргі саяси процестерге әсерін 
бағалауға тырыстық. Зерттеуіміздің басты ныса-
ны мен пәні – Әбу Ханифаның саяси концепция-
сы және оның саяси дүниетанымының негізгі қа-
ғидалары мен идеялары. Ал зерттеудің мақсаты 
мен міндеттері осы принциптердің қазіргі саяси 
тәжірибе үшін маңызын анықтау, сонымен бір-
ге дереккөздерді талдау, Әбу Ханифаның саяси 
тұжырымдамаларын түсіндіру және олардың 
қазіргі мұсылман әлеміндегі рөлін бағалауды 
қамтиды. Бұл зерттеуде дереккөздерді тарихи, са-
лыстырмалы талдау және логикалық пайымдау-
ларды қамтитын кешенді әдіснамалық тәсіл қол-
данылады. Зерттеу нәтижелері теориялық және 
практикалық мәнге ие болуы мүмкін. Теориялық 
тұрғыдан исламдық саяси ой туралы түсінігіміз-
ді кеңейтуге ықпал етсе, практикалық тұрғыдан 
болса Әбу Ханифаның тарихи тәжірибесі мен мұ-
расын ескере отырып, қазіргі мұсылман қоғамын-
да саяси стратегиялар мен шешімдерді әзірлеуде 
пайдалы болады деген сенімдеміз.



39

Б. Ботакараев, М. Жүзей

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және мақ-
саты мен міндеттері

Әбу Ханифаның саясат түсінігін зерттеу ис-
ламдық саяси дүниетанымның тарихи-теория-
лық дамуын тереңірек түсінуге мүмкіндік бе-
ретін маңызды және өзекті зерттеу пәні болып 
табылады. Әбу Ханифа (699–767) ең ықпалды 
ислам ғұламаларының бірі және Ханафи фиқһ 
мектебінің (ислам құқығы) негізін қалаушы 
бола отырып, мұсылман әлеміндегі құқықтық 
және саяси принциптердің қалыптасуына елеулі 
ықпал етті. Оның идеялары мен ілімдері қазіргі 
исламдық қоғам мен құқықтық жүйелерге әлі 
де айтарлықтай әсер етеді. Аталмыш тақырып-
ты таңдау тарихи маңызға, заманауи өзектілік 
секілді факторлармен анықталады. Өйткені Әбу 
Ханифаның көзқарастарын зерттеу исламдық 
саяси идеология эволюциясын түсінуге көмек-
тесіп, мұсылман әлеміндегі заманауи сын-қатер-
лер мен қақтығыстар жағдайында Әбу Ханифа 
тұжырымдаған іргелі қағидаларды зерттеу өзек-
ті мәселелерді шешу жолдарын ұсына алады.

Әбу Ханифаға арналған көптеген зерттеулер-
ге қарамастан, оның саяси түсінігі әлі де жеткі-
лікті дәрежеде зерттелмеген, бұл ғылыми ізденіс 
осы бір вакуумның орнын толтыруға және оның 
іліміне жаңа көзқарас ұсынуға тырысады.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы

Зерттеу тарихи-теориялық және мәтіндік-
аналитикалық әдіснамалық негізде жүргізілді. 
Мақаланың дерекнамалық базасын Әбу Хани-
фаның саяси ұстанымдары мен көзқарастарын 
сипаттайтын классикалық ислам дереккөздері 
және оларды ғылыми тұрғыдан талдаған зама-
науи зерттеулер құрайды. Зерттеуде, ең алды-
мен, Әбу Ханифаның өмірі, қызметі және саяси 
билікпен қарым-қатынасы жөніндегі тарихи ха-
барламалар (ахбар) мен биографиялық еңбек-
тердегі мәліметтер талданды. Негізгі зерттеу 
әдісі – тарихи-талдамалық әдіс. Бұл әдіс арқылы 
Әбу Ханифаның саяси көзқарастары оның өмір 
сүрген дәуірінің (Омаядтар мен Аббасилер ке-
зеңі) қоғамдық-саяси жағдайымен өзара байла-
ныста қарастырылды. Ғұламаның қазилық қыз-
меттен бас тартуы, билікке қатысты ұстанымы, 
әділет, сот тәуелсіздігі және Әбу Ханифа мен 
мемлекет қарым-қатынасы туралы көзқараста-
ры нақты тарихи контекст аясында сарапталды. 
Мақаламызда мазмұндық талдау әдісі де қолда-
нылды. Аталмыш әдіс Әбу Ханифаға қатысты 

дереккөздердегі мәліметтерді жүйелеуге, оның 
саяси ұстанымдарының негізгі идеялық желіле-
рін (әділеттілік, биліктің шектеулілігі, дінді сая-
си мақсатта пайдалануға қарсылық, ой еркіндігі) 
анықтауға мүмкіндік берді. Бұл тұрғыда ғалым-
ның жеке саяси еңбектері емес, оның өмірлік 
ұстанымдары мен нақты саяси жағдайларға қа-
тысты әрекеттері негізгі талдау нысаны ретінде 
алынды. Зерттеу барысында алынған деректерді 
түсіндіруде логикалық-интерпратациялық әдіс 
қолданылғанын да айта өтуіміз қажет. Өйткені 
Әбу Ханифаның саяси көзқарастарының ішкі 
қисынын ашуға және оның идеяларының ис-
ламдық саяси дүниетаным тарихындағы орнын 
айқындауға мүмкіндік берді. Мақалада арнайы 
салыстырмалы талдау жүргізу көзделмей, негізгі 
назар Әбу Ханифаның саяси ұстанымдарын дер-
бес құбылыс ретінде сипаттауға бағытталды.

Нәтижелері мен талқылама

Әбу Ханифаның өмірі және өмір сүрген қо-
ғамдық-саяси ортасы

Әбу Ханифаның саясат туралы ой-пікірлерін 
дәлме-дәл немесе соған жақын дерлік тану үшін 
ол өмір сүрген кезеңнің саяси-мәдени құрылы-
мын есепке алған кезде ғана мүмкін болады де-
ген ойдамыз. Өйткені бұл ғалым өзге адамдар 
секілді тарихтың белгілі бір кезеңінде дүниеге 
келген, өзі өмір сүрген ортаның мәдениеті мен 
сол кездегі жағдаяттардың негізінде қалыптас-
қан. Сондықтан да оның саяси түсінігі мен көз-
қарасын кезеңдегі жағдайлардан бөлек қарасты-
ру дұрыс болмайды.

Имам Ағзам Әбу Ханифаның шын есі-
мі – Нұғман ибн Сабит. Ол фиқһта Ханафи мәз-
һабының құрушысы, сенімдегі Матуриди мәзһа-
бының негізін қалаушы ғұламалардың бірі. 699 
жылы Куфада дүниеге келген. 767 жылы Бағ-
датта улану арқылы дүние салғаны айтылады. 
Әбу Ханифа жетпіс жылдық өмірінің көп бөлігін 
Омаядтар дәуірінде, қалғанын Аббасилердің ке-
зеңінде өткізді. Өмірінің алғашқы жылдарында 
Омаядтар халифасы Маруан ибн Абдулмәлік 
еді. Оның Куфадағы әкімі болса тарихта «қа-
тыгез» ретінде аталған Хажжаж ибн Юсуф еді. 
Бұл кезеңде саяси жағынан көптеген қиянаттар 
жасалды. Әбу Ханифа Омаядтардың әділ би-
леушісі Омар ибн Абдулазиз кезеңін де көрген 
болатын. Омар ибн Абдулазиздің әділ билігінен 
кейін Омаядтардың зұлымдық кезеңі қайтадан 
басталып, бұл езгілерге тағы да тап болады. Бі-
рақ, бұл езгілерге қарамастан, ешқандай пайда 



40

Әбу Ханифаның саясат түсінігі

күтпей, қорықпай, саяси мәселелерге ымырасыз 
баға беріп, тарихта өшпейтін көзқарас танытты.

Имам Әбу Ханифа жастық шағын саудамен 
де, білімін жалғастырумен де өткізген, ғылым-
ның әртүрлі салаларында, әсіресе араб тілі мен 
әдебиеті, сарф және наху ілімі бойынша өзін 
жетілдірген үлкен ғұлама (Зорлу, 2013, р. 22). 
Әбу Ханифа сахаба мен табиғин дәуірінде Ирак 
өңірінде қалыптасқан ғылыми қор мен пікір бай-
лығына ұстаздары мен кездескен ғалымдардың 
жәрдемімен тез арада қол жеткізіп, әрі меңгеріп 
алуға мүмкіндік алды. Айналасында таңдаулы, 
әрі алғыр шәкірттерден құралған топ бір жағы-
нан өздеріне берілген құнды мирасты, өздерінің 
өмір сүріп отырған заманның талап-шарттарына 
сәйкес сүзгіден өткізіп үкім шығаратын орталық 
қызметін атқарды. Ол дәуірдегі фиқһтың бай 
қоры Әбу Ханифаға емес, сол өңірге негізделіп 
«Ирак фиқһы» деп айтылды (Алпысбаев, 2014).

Имам Әбу Ханифаның қызметі Куфада бол-
ғанына қарамастан, әртүрлі ағымдар мен тармақ-
тардың «гүлдену» кезеңінде оның теологиялық 
көзқарастары Иранның солтүстік-шығысында 
және Мәуереннахрда да кең етек жая бастайды. 
Әбу Ханифаның өмірі Омаядтар мен Аббасилер 
халифаттары тұсында өткендіктен екі кезеңді 
қамтитын құқықтық мәселелерді шешуге, одан 
кейін исламдық мәзһабтардың таралуы кезіндегі 
исламдық фиқһ пен ақида мәселелеріне қатысты 
ғылыми мәселелерді зерттеуге мәжбүр болды 
(Уткельбаева, 2019, р. 113).

Куфа қаласының сол дәуірде хадис ілімі жа-
ғынан жанданып тұрған маңызды орталық бол-
ғандығын дәлелдейтін көптеген деректер бар. 
Солардың бірінде, Әнәс ибн Сирин: «Куфа қа-
ласына келгенімде, ол жерден төрт мың хадис 
үйреніп жатқан кісі мен төрт жүз фақиһ ғалым-
ды көрдім», – деп таңданысын жеткізген. Аффан 
ибн Мүслим келесі бір риуаятта: «Куфаға кел-
дік. Ол жерде төрт ай он күн қалдық. Егер қала-
сақ сол уақыт ішінде жүз мың хадис жазар едік. 
Алайда, имләсыз (хатқа түсіру) хадис қабыл 
етпейтіндігімізден тек елу мың хадис ғана жаза 
алдық» дейді (Бағашаров, Алпысбаев, Анарбаев, 
2022, р. 124)

Әбу Ханифа ислам әлемінде туындаған пай-
да болған саяси, дүниетанымдық және сенімдік 
алауыздықтар нәтижесінде, алдымен Құран Кә-
рімге, содан кейін оған қайшы келмейтін сенім-
ді хадистерге сүйене отырып, ислам ақидасын 
жүйелеуге ұмтылған ерте кезеңдегі мұсылман 
ғұламаларының көшбасшыларының бірі ретінді 
танылды (Адилбаев, Адилбаева, 2020, р. 99).

Оның пәтуаларының ақиқатқа жақын болуы, 
саяси жанжалдарға араласпауы, тақуалығы және 
ғылымдағы беделі қоғамда жоғары бағалануына 
айтарлықтай ықпал етті. Сондықтан ол тақуалы-
ғымен, көрегендігімен, әділдігімен, ұстанған пі-
кірлерінің беріктігімен, үкіметтерге қарсы прин-
ципшілдігімен және саудадан тапқан қаражатын 
ғылымды қолдауға арнауы арқылы халықтың 
зор құрметі мен сүйіспеншілігіне ие болды.

Имам Ағзам өскен аймақ түрлі діни ағымдар 
–мұсылман және мұсылман еместер арасында 
пікірталастар жиі жүргізілетін орталықтардың 
бірі болды. Бұл жер Рай әһлінің жиналу орны 
болғандықтан, иман мәселелері бойынша қызу 
пікірталастар орын алды. Діндар отбасында тәр-
биеленген Әбу Ханифа да осы діни және идео-
логиялық талас-тартыстарға араласқан. Ол өмір 
сүрген кезеңде харижиттер, муғтазила және бас-
қа да діни ағымдар белсенді әрекет етті, соны-
мен қатар көптеген фиқһтық мектептер қалып-
таса бастады. Сол ортада Әбу Ханифа ақиқатты 
қорғап, фиқһ мәзһабтарының негізін салушы 
ғана емес, сондай-ақ Әһлі Сүннет ақидасының 
маңызды өкілі, Матуриди мәзһабының негізін 
қалаушылардың бірі болды. Ақидалық мәзһаб-
тардың қалыптасу кезеңіне жеткенде, ол муғ-
тазила, жабрия, шиға және харижиттер сияқты 
ағымдардың ғалымдарымен Құдайдың сипатта-
ры, тағдыр, үлкен күнә жасаған адамның мәрте-
бесі және күпірлік мәселелерінде пікірталастар 
жүргізді. Осылайша, Әбу Ханифа Әһлі Сүннет 
ақидасының негізін қалауға ықпал еткен алғаш-
қы ғалымдардың бірі ретінде тарихта өз орнын 
тапты (Озел, 2015, р. 22).

Әбу Ханифа өмір сүрген Омаядтар дәуірін-
де бірқатар маңызды саяси оқиғалар орын алды: 
Омаядтар билікке қару мен күш қолдану арқылы 
келіп, бұл үдеріс көптеген адамдардың өліміне 
алып келді. Ғұламалардың қарсылығына қара-
мастан, сұлтандық басқару жүйесі орнықты. Мұ-
ғауия ибн Әбу Суфиян әулетіне кезінде діннен 
шығарылған Зияд ибн Әбихи қосылды. Омаяд-
тар әкімшілігінің Әһлі Бәйтке қатысты қатаң 
саясатын сынағандардың бірі, Хужр ибн Адий 
және оның серіктері өлім жазасына кесілді. Ис-
лам тарихында елеулі өзгерістерге түрткі болған 
Кербала оқиғасы орын алып, бұл жағдай Әһлі 
Бәйт мүшелерінің көпшілігінің өліміне себеп 
болды, әрі оның әсері бүгінге дейін жалғасып 
келеді. Сонымен қатар, Омаяд әкімшілігі араб 
емес мұсылмандарға қатысты (олардың қатары-
на Әбу Ханифа да кірген) кемсітушілік саясатын 
ұстанды. Жабрия және қадария доктриналарын 



41

Б. Ботакараев, М. Жүзей

сынайтын тұлғалар мен топтарға қарсы қысым 
көрсету және зорлық-зомбылық саясаттары 
қолданылды. Билік өзінің саяси құрылымдарын 
және әрекеттерін “заңдастыру” мақсатында дін-
нің (мешіт, ғұламалар, байғат ұғымдары және 
т.б.) құралдарын кеңінен пайдаланды.

Әбу Ханифа Омаядтардың жоғарыдағы 
кейбір саясаттарына куә болған жоқ. Сондық-
тан оның бұл әрекеттері туралы не ойлағанын 
немесе айтқанын білмейміз. Дегенмен де, Әбу 
Ханифа өзі туылғанға дейін жүзеге асқан, бірақ 
Омаядтан дәуірінде талқыланған жоғарыдағы 
кейбір оқиғаларды әйтеуір естіген немесе білген 
және олар туралы өз пікірі қалыптасқаны сөз-
сіз деп болжау қиынға соқпаса керек. Сонымен 
бірге, аталған оқиғалар Әбу Ханифаның Омаяд-
тар ұстанған саясаты туралы пікірін және оның 
саяси түсінігін қалыптастыруда тиімді болғаны 
әбден ықтимал.

Имам Әбу Ханифа негізін қалаған Ханафи 
мәзһабы – қалыпты, парасатты, еркіндікке ба-
ғытталған жол. Оның теологиялық мектебі Имам 
Мансур әл-Матуридидің кәлам мектебімен ұш-
тасады. Сондай-ақ Әбу Ханифаның құрған мек-
тебі орта ұстанымды сақтай отырып, Алланы 
және әлемді түсінуге ұмтылады. Ханафилік ба-
ғыттың байсалды және толерантты көзқарасын 
тарихтағы Самани, Ғазнауи, Селжұқ, Моғол, 
Осман және Дуррани секілді ірі империялардың 
сол және әкімшілік жүйесінің маңызды бөлігі-
нің ғалымдары мен элиталары ұстанды. Бұл им-
периялардың ыдырауымен Ханафи мәзһабының 
рухани-құқықтық күші сақталғанымен, Кеңес 
Үкіметінің Орта Азияны, Англияның Үндістан-
ды отарлауы және Осман халифатының ыды-
рауымен әлсірей түсті (Ризапур, Рахими, 2023, 
рр. 216-217).

Дәстүрде қалыптасқан Әбу Ханифаның әр-
түрлі бейнелері куфалық фақиһтардың бекіткен 
ерекше ұжымдық жұмыс түрінің табиғи салдары 
болса керек. Дәл осы жерде біз оның діни және 
өркениеттік жаңару ғалымы ретіндегі еңбегіне 
жақындай аламыз. Ол өз бастамасымен жеке заң 
шығарушы орган – үкіметтен тәуелсіз және құ-
қықтың өзекті мәселелерін талқылаумен айна-
лысатын өзіндік сараптамалық кеңес құрды. Бұл 
кеңес әділ халифалар дәуірінде жұмыс істеген 
шура жойылғаннан кейін пайда болған алғашқы 
институттық бос кеңістікті/вакуумды толтыру-
ды көздеді. Аталмыш кеңестің құрамына Әбу 
Ханифаның ең білімді және дарынды отыз алты 
шәкірті кірді, олар ең күрделі заң істерін талдау-
ға (кейде бір істі талдауға, анализ жүргізуге бір 

жылдан астам уақыт кететін) , мәселені әртүрлі 
қырынан қарастыруға, көзқарастарын дәлелдеу-
ге тырысты (Мухетдинов, 2023, р. 104).

Әбу Ханифаның қази болып тағайындалуы-
ның қаламауы

Әбу Ханифаның саясат түсінігіне қатысты 
маңызды мәліметтер беретін тағы бір маңызды 
оқиға – оның қази болу ұсынысынан бас тартуы. 
Оның қазилықтан бас тартуының себептері мен 
салдарын талқыламас бұрын, Омаядтар дәуірін-
дегі қазилар ұйымының құрылымы мен қызметі 
туралы төмендегідей қысқаша мәліметтерді кел-
тірген жөн болар:

Омаядтар кезеңінде қоғамда танымал және 
беделді ғалымдарды қази етіп тағайындауды 
мызғымас саясаттың құралы ретінде қабылдады 
(Хайят, 1985, р. 61). Сол кезеңдегі басшылар бұл 
саясатпен ғұлама-ғалымдарды бақылауда ұстау-
ды, олар арқылы басқаруды жөн санап, халық-
тың қолдауына ие болуды мақсат еткен болса 
керек (Маудуди, 1972, р. 365). Омаядтар дәуірін-
де қазилерді тағайындау және босату өкілеттігі 
көбінесе әкімдерге берілді (Хайят, 1985, р. 269). 
Қазилер өздерінің міндетті саласы ретінде саяси 
емес, діни мәселелерге көңіл бөлетін, сондық-
тан саяси мәселелерде өз пікірлерін айтуда еркін 
болмады. Сонымен қатар, саясаткерлер қазилер-
дің шығарған шешімдеріне әсер ете алатындай 
күшке ие болған. Басқа бір сөзбен айтар болсақ, 
сот тәуелсіз болмады. Сол себепті де кейбір ға-
лымдар қази болғысы келмей, қазилыққа таға-
йындалғанда қызметтен кетудің жолын іздеген 
болатын (Мекки, 1981, рр. 286-287).

Халифа Маруан ибн Мұхаммедтің Куфа әкі-
мі Язид ибн Омар ибн Хубайра әл-Фәзари Әбу 
Ханифаға Куфа қазилығын (кейбір деректер бо-
йынша қазынашы қызметін) ұсынады. Дәл сол 
әкім Әбу Ханифа осы қызметке орналасатын 
болса, оның пәтуаларына араласпайтынын мә-
лімдеген (Әбу Заһра, 1997, р. 361). Сондай-ақ, 
Ибн Әбу Ләйла, Ибн Шубрума мен Дәуіт ибн 
Әбу Һинд секілді сол кезеңнің кейбір қазилары 
Әбу Ханифаны қази болуға көндіру үшін көп 
күш жұмсады. Алайда Әбу Ханифа бұл адамдар-
дың талпыныстарына қарамастан әкімнің бұл 
ұсынысын үзілді-кесілді қабылдамады (Ибн Ку-
тайба, 1970, р. 116).

Қази қызметін қабылдамаған Әбу Ханифа 
алдымен әкім тарапынан физикалық тұрғыда 
жазаланып, біраз уақыттан кейін түрмеге қа-
малды. Түрмеден шыққан Әбу Ханифа һижри 
130 жылы Меккеге барады. Ол халифат Абба-



42

Әбу Ханифаның саясат түсінігі

силерге өткенге дейін сонда болды. Әбу Ханифа 
Меккеде 6 жыл болған соң Куфаға оралады. Сол 
кезеңдегі қази ұйымының құрылымы мен қыз-
меті және Әбу Ханифаның қазилық қызметінен 
бас тартуының себептері секілді оқиғаларға сү-
йене отырып, аталмыш ғұламаның саяси көзқа-
растары туралы мынадай тұжырымдар жасауға 
болады:

Әбу Ханифа Омаядтар дәуірінде сот тәуелсіз 
болмаған деп есептеп, бұл туралы мынадай ой 
айтқан: «Ол (халифа немесе мемлекет басшысы) 
өлім жазасына кесілетін біреудің жарлығын шы-
ғарады, ал мен оны мақұлдаймын ба? Аллаға ант 
етемін, мен ешқашан мұндай жауапкершілікті 
мойныма алмаймын». Мұнда Әбу Ханифаның 
саясатты түсінуінде сот тәуелсіздігі принципі-
нің маңызды орын алатыны ұғынылады. Әбу 
Ханифа мемлекеттің де, үкіметтің де дінді өзі-
нің саяси мүддесі үшін пайдалану немесе оны 
заңдастыру құралы ретінде пайдалану саясатын 
дұрыс деп есептемей, қази болудан бас тартты. 
Сондықтан оның саясат туралы түсінігінде дін 
арқылы қанауға орын жоқ деп айтуға болады. 
Әбу Ханифа қазилыққа деген көзқарасымен сая-
сат түсінігінде ғалым мен мемлекеттік қарым-
қатынастың қалай болуы керектігін де ашып 
көрсеткен. Осыған сәйкес ғалым әділетсіздікті, 
қысымды, зорлық-зомбылықты және дінді өз 
мүддесінде қолдануды мызғымас бір саясат ре-
тінде қабылдаған саяси тұлғалардың немесе құ-
рылымдардың амбициясының құралына айнал-
мауы қажет. Сонымен қатар саяси билік өзінің 
діни-саяси ойларын заңдастырып, бұл ойларды 
қоғамда қабылдау үшін ғалым-ғұламаларды 
қанаудың құралы деп санамауы керек (Озкан, 
2021, р. 18).

Әбу Ханифаның саяси көзқарасы
Имам Әбу Ханифаның саяси түсінігі мен 

көзқарасының маңыздылығын оның заманына 
дейін өмір сүрген, саяси мақсатта пайда болған 
және өз идеологияларын діни негіздерге негіз-
деуге тырысқан топтар мен олардың тудырған 
үлкен мәселелері жақсырақ түсіндіреді. Ұлы 
имамның саяси көзқарасын жақсырақ түсіну 
үшін ислам мемлекетін саяси басқару немесе 
оны кім басқаруы қажет деген мәселелерге тоқ-
талуда пайда бар. Ол өз дәуіріндегі және өзі-
нен кейінгі мемлекет басшыларына едәуір дә-
режеде әсер ете алды. Алайда, өкінішке қарай, 
имам Әбу Ханифаның саяси тұрғыда мәртебелі 
ұстанымы көптеген авторлар тарапынан қаже-
тінше баса назар аударылмаған тақырып екені 

шынымен ойландыратын мәселе. Мысалы, оның 
имамдық мәселесіне қатысты бірде-бір көзқара-
сын ол жазған кітаптарынан да, шәкірттері жаз-
ған еңбектерінен де таба алмаймыз. Оның өмірі-
не көз жүгіртер болсақ, оның жоғарыда аталып 
өтілгендей, қазилықтан бас тартқанын, Әли ұл-
дарымен жақын араласқанын және оларға қар-
сы бүлік шыққанда оларды қолдағанын, өзге де 
шиға имамдарымен қарым-қатынасын, Әлидің 
ұрпақтарына қолдау көрсеткенін, қази болу ұсы-
нысын қабылдамағаны үшін зынданға тастал-
ғанын және азапталғанын көреміз. Бұл Әбу Ха-
нифаның өз шешіміндегі табандылығының бір 
көрінісі. Әбу Ханифа өзінің білім дәрежесін пай-
даланып, саяси лауазымға ие болғысы келмеді. 
Ол сол кезеңдегі халифаны тақтан тайдырудың 
орнына, оның әділетсіз әрекеттерін тоқтатуын 
қалады (әл-Хайтами, 1991, рр. 118-119).

Әбу Ханифа бойынша құқық пен саясаттың 
онтологиялық және гносеологиялық құрылысы 
контекстінде символдық ғаламдар туралы жал-
пы негіз сызылғаннан кейін, мұнда саяси жүйе-
нің элементі ретіндегі биліктің теориялық негізі-
не қатысты кейбір анықтамаларды да жасап өту 
қажет болар. Әбу Ханифаның дін, құқық және 
саясат теорияларының бай анықтамалық шең-
беріне қарасақ, оның халифаны Алланың саяси 
өкілі ретінде, ал саясатты иләһи биліктің бір 
саласы ретінде санамағандығы байқалады. Ол 
бұл мәселеде басшының әділ, сауатты, сенімді 
болуы, сонымен бірге бұқара халыққа ант етуі, 
зиялы қауыммен ақылдасуы секілді дүниелерді 
қажет деп санаған (Ердич, 2021, р. 304)

Дін мен саясат қарым-қатынасы және Әбу 
Ханифа

Ислам фырқалары (ағымдар, топтар) туралы 
айтылғанда, ойымызға дереу бөліну келеді. Ал 
Омаядтар мен Аббасилердің кезеңінде «фырқа» 
сөзі көбіне ұстаным және кері реакция деген 
мағыналарды білдірді. Сондықтан да фырқа-
лардың пайда болу себептерін білу сол кезеңнің 
жағдайлары туралы кең мағлұмат береді. Ислам 
тарихынағы дүниетанымдық (идеологиялық) 
қозғалыстар саяси мүддемен пайда болғаннан 
кейін, діннен күш-қуат алу әрекеттері Исламға 
үлкен зарарын тигізіп, жаңа діни-саяси пікір-
таластарды тудырды. Бастапқыда қай жағы дұ-
рыс, қай жағы бұрыс немесе кім жаннатта, кім 
тозақта деген сұрақтар талқыланған. Омаядтар 
мен Аббасилер мемлекеттері кезінде мұсылман 
халқына қысым көрсеткен билік пен араб емес-
тердің құқықтары туралы айтыла бастады. Дәл 



43

Б. Ботакараев, М. Жүзей

осы себепті имам Әбу Ханифаның саяси ұстаны-
мын алғашқы кезеңдегі саяси және теологиялық 
көзқарастар емес, араб еместердің құқықтары, 
мемлекеттің қысымы, әділетті басшылардың 
тағайындалуы және Әли ұрпақтарына жасалған 
әділетсіздіктер тұрғысынан түсінуге тырысу дұ-
рысырақ болатын секілді (Касап, 2019, рр. 91-
92).

Болған оқиғалардың барлығы мұсылмандар-
ға бір нәрсені үйретуі қажет және мұсылмандар 
болған оқиғалардан ғибрат алулары қажет. Бұл 
оқиғалардың себебі бар екенін де ұмытпауымыз 
қажет. Мұсылмандық тарихындағы алғашқы бө-
лінушілік, түсініспеушілік секілді теріс әрекет-
тер мен пайда болған мәзһабтарды зерделеу Әбу 
Ханифаның саяси тұлғасына нәр беріп, оны мық-
ты ғалым, ілім мектебінің орталығына айналдыр-
ды. Ол әрқашан пайғамбар мен оның әулетінің 
жағында болды, саяси көзқарасы жағынан Әли 
балаларын қолдады. Алайда ол ешбір уақытта 
шиға болмаған. Омаядтар халифа Османның қа-
нынан нәр алып, халифалықты өз қолдарына алу 
секілді ниетімен саяси сахнаға шыққан. Омаяд-
тар мемлекеті құрылғаннан кейін кейбір діни 
және саяси топтардың саяси қалау амалдарына 
қарсы реакциялары пайда бола бастады. Ең қаті-
гез топтар саналған шиға мен харижиттер болса, 
олар саяси топ үкімінде қалып қойғандықтан, 
өздерінің діни аспектілерімен саяси билікті тоз-
дыра алмады. Көбінесе қылыш күшімен басты-
рылып, билік үшін күрес ретінде түсіндіріліп 
жүрді. Алайда өздерін ислам мемлекеті ретінде 
санаған Омаядтардың нағыз қиыншылықтарға 
душар еткен жағдай қадари, жабрия мен мур-
жия топтарының реакциялары болды. Бұл реак-
циялар билеушілердің жүріс-тұрысын діни тұр-
ғыдан түсіндіріп, жақтастар жинайды. Жабрия 
Омаядтар мемлекетінің түсінігіне жақын болып 
көрінгенімен олардың идеялары Омаядтардың 
билікке араласпайтын және мақсатына қызмет 
етпейтін дін туралы түсінігімен сәйкес келмей-
тін (Шахристани, 2017, рр. 87-89).

Омаядтар діннен гөрі саяси мүдделерді бі-
рінші орынға қойды. Тарихқа көз жүгіртер бол-
сақ, бұл жағдайда олар исламның кейбір нор-
маларын сақтамай күнә жасаған адам діннен 
шығады, яғни күпірлікке бет бұрады, осылайша 
амалдар иманның бір бөлшегі деп есептеген ха-
рижиттердың қағидаларына сәйкес үкім шығар-
ды. Әбу Ханифа бұл көзқарасқа, биліктің саяси 
мүдделеріне қарсы пікір білдірген ғалым болды. 
Оның пікірінше, амал иманнан бөлек қарасты-
рылу керек. Егер адам исламды қабылдап, бірақ 

парыз талаптарын орындамаса, ол бәрібір де 
мұсылман болады. Сонымен қатар, Әбу Ханифа 
иманда барлығы бірдей, қарапайым мүміннің 
иманы періштелер мен пайғамбарлардың сені-
мімен бірдейі екенін алға тартты (Әбу Ханифа, 
2015, рр. 19-20). Бұл пікір басқа ғалымдардың 
көзқарасына ғана емес, Омаядтардың саясатына 
да қарсы болды. Араб еместердің сеніміне күмән 
келтірген және оларды араб мұсылмандарымен 
тек санамайтын қоғамдық-саяси пікірталасқа 
Әбу Ханифаның пәтуаларымен соққы берілді 
(Пресс-служба Управления мусульман Узбекис-
тана, 2021)

Әбу Ханифа да Омаядтарға қарсы өз білі-
мін бірінші орынға қойып, шындықты айтудан 
тайынбады. Аббасилер билікке келгеннен кейін 
Әбу Ханифа салыстырмалы түрде қалыпты ұс-
танымды сақтағанымен, Әли ұрпақтарына қарсы 
азаптаулар мен зұлымдықтар басталғанда имам-
ның көзқарасы да өзгере түседі. Әбу Ханифаның 
көзі тірісінде болған және оған дейінгі қайғылы 
оқиғалар ақиқатында не нәрсенің маңызды бол-
ғанына байланысты бізді ойландыруы қажет. 
Халифалық па, билік пе, кек пе? Әлде үмметтің 
бірлігі ме, әлде исламның негізгі қағидалары 
ма? Расында да, кейбір оқиғаларды қарастырған 
кезінде осы тұрғыдан баға беру бізге жасалған 
істердің негізгі мақсатқа сәйкестігі туралы түсі-
нік береді. Әбу Ханифа өз заманындағы үкіметті 
осы мақсатқа лайықтылығы тұрғысынан баға-
лап, соған сәйкес саяси көзқарасы қалыптасқан 
деп ойлаймыз.

Әбу Ханифаның фиқһтық бастамаларына 
саяси араласулар

Саяси билік анда-санда азаматтық фиқһ бас-
тамаларына қатысты шектеуші көзқарастарға ие 
болды. Басшылықпен жақсы қарым-қатынаста 
болмаған немесе ресми муфтилердің пәтуасына 
сәйкес келмейтін кейбір ғалымдар уақытша бол-
са да пәтуа беру және оқу-ағарту жұмыстары-
мен айналысу құқығынан айырылды. Ибн Әбу 
Ләйланың Куфа қаласының қазиы болған кезде 
оның кейбір пәтуаларын, шешімдерін сынаған-
дықтан Әбу Ханифаға ресми хатпен ескерту жа-
салып, тіпті біраз уақытқа пәтуа беруге тыйым 
салынған еді (Кердери, 1981, р. 299). Өйткені 
үкіметтің негізгі міндеттерінің бірі – халықтың 
діни-құқықтық және моральдық сұрақтарына 
білікті адамдардың жауап беруіне мүмкін беру 
және бұл біліктілігі жоқ адамдарға мүмкіндік 
бермеу еді. Белгілі бір уақыт бойы пәтуа бере ал-
маған Әбу Ханифаға кейбір мәселелердің төңі-



44

Әбу Ханифаның саясат түсінігі

регінде көзқарасын білуге басшылық тарапынан 
бір қызметші жіберіліп, белгілі бір сұрақтарға 
жауап беруін өтінеді. Әбу Ханифа бұл сұрақтар-
ға жауап бере алмайтынын және оған құзыреті 
жоқ екендігін айтқанда, Әбу Ханифаға сұрақ 
қоюға келген адам басшылыққа өтініш білдір-
ген, сол кезден бастап бұл тыйым алынып тас-
талған болатын (Буюк, 2023, р. 59).

Қорытынды

Әбу Ханифа исламның саяси өмірге қатыс-
ты әділеттілік, құзыреттілік, еркіндік, теңдік, 
жан мен мал-мүліктің қауіпсіздігі, сенім мен 
ғибадат бостандығы секілді жалпыға бірдей қа-
ғидаларын меңгерген ұлы тұлға. Бұл қағидалар-
дың пайғамбар мен төрт халифаның кезеңінде 
қалай қолданылғанын білгені сөзсіз. Омаядтар 
мен Аббасилердің дәуірінде бұл қағаидалардың 
дұрыс орындалмағанның да куәсі болған. Сол 
кезеңдегі саясаткерлермен қарым-қатынасына 
сүйене отырып, Әбу Ханифаның саясатты мең-
гергеніне байланысты келесі дүниелерді айтуға 
болады: Әбу Ханифаның саясат туралы түсіні-
гінің қалыптасуында Құран, сахих хадис және 
төрт халифа дәуіріндегі амалдар айқындаушы 
рөл атқарды деп айтуға болады. Сонымен қатар 
Әбу Ханифа діннің мемлекеттік құрылымы мен 
қызметінде шешуші фактор болуын қалағанын 
да айту қиынға соқпайды. 

Әбу Ханифа мемлекет әртүрлі діни, саяси, 
этникалық эәне мәдени құрылымдармен бірдей 
қашықтықты сақтау қажет деген ой білдіреді. 
Басқаша айтар болсақ, мемлекеттің әлеуметтік 
саясатын дініне, нәсіліне, мәзһабына қарамас-
тан қоғамның барлық түрлі топтарымен қа-
рым-қатынасында теңдік қағидасына негіздеуін 
қалады. Әбу Ханифаның пікірінше, діни, саяси 
және құқықтық мәселелерде өзгеше ойлау және 
бұл ойларын жеткізу – адамның табиғи құқығы. 

Сондықтан мемлекеттің діни-саяси ойларын қа-
былдамайтындарды немесе бұл мәселеге қатыс-
ты балама ойларды алға тартқандарды шеттетіп, 
оларға қысым көрсету саясатын жүзеге асыру 
дұрыс болмайды. Бір сөзбен айтқанда, Әбу Ха-
нифа ойды еркін жеткізуге тыйым салуды сынға 
алған болатын.

Ғалым мемлекеттік-құқықтық қатынас-
тарда сот егемендігі принципін ұстанды. Бұл 
қағида сақталмағандықтан ол Омаядтар мен 
Аббасилер дәуірінде барлық қысымдарға қа-
рамастан қазилық лауазымды қабылдаудан 
бас тартқан. Әбу Ханифа өмір сүрген жылдары 
дінді өз мүддесіне пайдалану әрекеттері көп 
болған. Ғұлама бұл саясатты дінге қайшы деп 
санап, сынға алған болатын. Тіпті аталмыш сая-
саттың бір бөлшегі болмас үшін өзіне ұсыныл-
ған қазилық лауазымды қабылдамай, аталмыш 
көзқарасына байланысты сол кезеңдегі үкімет 
тарапынан әртүрлі жазаға душар болған. Әбу 
Ханифа өзінің саясат түсінігіне сәйкес, мемле-
кетке тәуелді болмау, бостандығын жоғалтпау 
үшін тапқанымен өмір сүруді және осылайша 
саясатпен ешбір аралас-құраласы жоқ ғалым 
болып қалуды жөн көрді.

Әбу Ханифа өмірінің 52 жылын Ислам өрке-
ниетінің маңызды мемлекеттерінің бірі Омаяд-
тар дәуірінде, ал қалған 18 жылын Аббасилер 
дәуірінде өткізді. Қоғамның сол кездегі саяси 
билігіне қарсылығын білдірді және шындықты 
айтудан ешқашан да тартынбады. Оның өскен 
ортасы, ғылыми танымы мен тұлғалығы оның 
билікке деген оппозициялық көзқарасын қа-
лыптастыруда маңызды фактор ретінде таныл-
ды. Өзі басынан өткерген әділетсіз әрекеттерге 
қарсы ұстанған көзқарастарын табанды түрде 
қорғаудың нәтижесінде көптеген әділетсіз әре-
кеттер мен зорлық-зомбылыққа ұшырайды. Сол 
кезеңдегі биліктің бұл әрекеттерінің салдарынан 
да көз жұмған болатын. 

Әдебиеттер

Адилбаев А., Адилбаева Ш. (2020). Имам Әбу Ханифаны «Мүржи» деп сынау мәселесі. Адам әлемі, 3(85), 98-108.
Алпысбаев Е. (2014, June 10) Әбу Ханифа және Ислам құқығы. Atr.kz. https://atr.kz/qogam/abu-khanifa-zhane-islam-k-

ky-y/ 
Әбу Захра, Мұхаммед (1997). Эбу Ханифе (Осман Кескиноғлу ауд.). Диянет Ишлері Башканлығы Йайынлары.
Әл-Хайтами, ибн Хәжар (1991). Әл-Хайратул-Хисан фи Мәнакибил Имам Әбу Ханифа ән Нуғман. Ширкату Дарул 

Әркам.
Бағашаров, Қ., Алпысбаев Е., Анарбаев, Н. (2022). Әбу Ханифаның хадис ғылымындағы орны: «Муснад» атты еңбегі 

негізінде. Әл-Фараби, 80(4), 121–135.
Буюк, В. (2023). Эбу Ханифе өрнеклиінде Ислам хукукунда сияси мухалефет [магистрлік диссертациясы, Буюк Вейсел]. 

Кахраманмараш.



45

Б. Ботакараев, М. Жүзей

Ердич, Ш. (2021). The Relationship between Judiciary and Politics in Islamic Thought: A Sociological Evaluation on Abū 
Ḥanīfa. Cumhuriyet Theology Journal 25(1), 293-310.

Зорлу, Ж. (2013). Алим ве Мухалиф. Из Йайынжылық.
Ибн Кутайба, Абдулла б. Муслим (1970). Маариф. Дарус-садр.
Касап, С. (2019). Имам Эбу Ханифенин Сияси ионунун инжеленмеси [магистрлік диссертациясы, Касап Синан]. Ығдыр.
Кердери, Хафизуд-Дин б. Мухаммед (1981). Мәнакиби Әбу Ханифа. Даруль-Китабил Араби.
Маудуди, Әбул-Ала (1972). Хилафет ве салтанат (Али Генжели ауд.). Хилал Йайынлары.
Мекки, Мууаффақ б. Ахмет (1981). Мәнакубу Әбу Ханифа. Даруль-Китабил Араби.
Мухетдинов, Д.В. (2023). Вклад Абу Ханифы в обновление общественного порядка. Minbar, İslamic Studies, 16(1), 99-

116.
Озел, М. (2015). Имам Эбу Ханифе ве Ханефи Мезһеби. ДИБ Йайынлары.
Озкан Мустафа (2021). Эбу Ханифе ве Сиясет. Данишнаме Бешери ве сосиял Билимлер Дергиси, 9(3), 5–24.
Пресс-служба управления мусульман Узбекистана (2021). Политика и богословие эпохи Омейядов и Имам Абу Ханифа. 

Old.muslim.kz. http://old.muslim.uz/index.php/rus/mir/item/28498
Уткельбаева, З.И. (2019). Особенности методологии Абу Ханифы. Вестник КазНУ. Серия философии, культурологии 

и политологии, 67(1), 109–117.
Хайят, б. Халифа (1985). Тариху Халифе б. Хайят. Рияд.
Шахристани (2017). Миләл уән-Ниһәл (Мустафа Өз ауд., Мехмет Далкылыч дайн.). Литера Йайынжылык.

References

Abu Zahra, Muhammed (1997). Ebu Hanife [Abu Khanifa, Osman Keskinoglu trans.]. Diyanet İshleri Bashkanligi Yayinlari. 
(in Turkish)

Adilbaev, A., Adilbaeva, Sh. (2020). Imam Аbu Hanifany «Murzhi» dep synau maselesі [The problem of criticizing Imam Abu 
Hanifa as “Murji”]. Adam alemі, 3(85), 98-108 (in Kazakh)

Alpysbaev, E. (2014). Abu Hanifa zhane Islam kukygy [Abu Hanifa and Islamic Law]. atr.kz. https://atr.kz/qogam/abu-khanifa-
zhane-islam-k-ky-y/ Karalgan kunі 21.04.2024 (in Kazakh)

Bagasharov, Q., Alpysbaev E., Anarbayev, N. (2022). Abu Hanifanyn hadis gylymyndagy orny: «Musnad» atty enbegі negі-
zіnde [Abu Hanifa’s position in the science of hadith: based on his work “Musnad”]. Al-Farabi, 80(4), 121–135. (in Kazakh)

Buyuk, V. (2023). Ebu Hanife ornekliyinde İslam hukukunda siyasi muhalefet [Political opposition in Islamic law under the 
example of Imam Abu Hanifa, master`s dissertation work, Buyuk Veysel]. Kahramanmarash. (in Turkish)

El-Haytami, ibn Hajar (1991). al-Hayratul-Hisan fi Manakibil Imam Abu Hanifa an Nugman [The good deeds in the virtues of 
Imam Abu Hanifa Al-Numan]. Shirkatu Darul Arkam. (in Arabic)

Hajjat, b. Halifa (1985). Tarihu Halife b. Hajjat [History of Halife b. Hayyat]. Rijad. (in Arabic)
Ibn Kutayba, Abdullah b. Muslim (1970). Maarif [Enlightenment]. Darus-Sadr. (in Arabic)
Kasap, S. (2019). Imam Ebu Hanifenin siyasi yonunun injelenmesi [Examination of the political aspect of Imam Abu Hanifa, 

master`s degree dissertation work, Kasap Sinan]. Igdir. (in Turkish)
Kerderi, Hafizud-Din b. Muhammed (1981). Manakibi Abu Hanifa [The Legend of Abu Hanifa]. Darul-Kitabil Arabi. (in Arabic)
Mekki, Muuaffak b. Ahmet (1981). Manakubu Abu Hanifa [The Legend of Abu Hanifa]. Darul’-Kitabil Arabi. (in Arabic)
Meududi, Abul Ala (1972). Hilafet ve Saltanat [Caliphate and Sultanate, Ali Genjeli trans]. Hilal Yayinlari. (in Turkish)
Muhetdinov, D.V. (2023). Vklad Abu Hanify v obnovlenie obshhestvennogo porjadka [Abu Hanifa’s contribution to the renewal 

of social order]. Minbar, İslamic Studies, 16(1), 99-116. (in Russian)
Ozel, M. (2015). Imam Ebu Hanife ve Hanefi Mezһebi [Imam Abu Hanife and the Hanafi School]. DIB Yayinlari. (in Turkish)
Ozkan Mustafa (2021). Ebu Hanife ve Sijaset [Abu Hanifa and Politics]. Danishname Besheri ve sosijal Bilimler Dergisi, 9(3), 

5–24. (in Turkish)
Press-sluzhba upravlenija musul’man Uzbekistana (2021). Politika i bogoslovie jepohi Omejjadov i Imam Abu Hanifa [Politics 

and theology of the Umayyad era and Imam Abu Hanifa]. old.muslim.uz. http://old.muslim.uz/index.php/rus/mir/item/28498. (in 
Russian)

Shahristani (2017). Milal uan-Niһal [Sects and Creeds, Mustafa Oz trans., Mehmet Dalkylych prep]. Litera Yajynzhylyk. (in 
Turkish)

Utkelbaeva, Z.I. (2019). Osobennosti metodologii Abu Hanify [Features of Abu Hanifa’s methodology]. Vestnik KazNU. Serija 
filosofii, kul’turologii i politologii, 67(1), 109–117. (in Russian)

Zorlu, J. (2013). Alim ve muhalif [Scholar and dissident]. Iz yayinjilik. (in Turkish)

Авторлар туралы мәлімет:
Ботақараев Бауыржан Қуанышбайұлы (корреспондент-автор) – PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті универ-

ситеті дінтану кафедрасының аға оқытушысы (Алматы қ., Қазақстан, e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com).
Жүзей Мырзахмет Аманқұлұы – PhD, әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға оқытушысы (Алматы қ., Қазақстан, e-mail: mirza1806@mail.ru).



46

Әбу Ханифаның саясат түсінігі

Information about the authors:
Botakarayev Bauyrzhan Kuanyshbayuly (corresponding author) – PhD, senior lecturer of the Department of Religious Studies 

of Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com).
Juzei Myrzakhmet Amankululy – PhD, Senior Lecturer of the Department of Religious and Cultural Studies of Al-Farabi Kazakh 

National University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: mirza1806@mail.ru).

Сведения об авторах:
Ботакараев Бауыржан Куанышбаевич (автор-корреспондент) – PhD доктор, старший преподаватель кафедры рели-

гиоведения Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-mail: bake.kaz.tr@gmail.
com).

Жузей Мырзахмет Аманкулулы – PhD, старший преподаватель кафедры религиоведения и культурологии Казахского 
национального университета имени аль-Фараби (Алматы, Казахстан, e-mail: mirza1806@mail.ru).

2024 жылы 21 сәуірде тіркелді. 
2025 жылы 20 желтоқсанда қабылданды.



© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

47

IRSTI 21.31.55							      https://doi.org/10.26577//EJRS20254445
	

M. Alpysbay1*  , D. Utebayeva1  , S. Koishybayeva2

1Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan  
2Ankara University, Ankara, Türkiye 

*e-mail: alpysbaymargulan23@gmail.com

STATISTICAL ANALYSIS 

OF RELIGIOUS CONVERSION TESTIMONIES 

This article is devoted to the analysis of testimonies of religious conversion in the post-Soviet space 
using the Conversion Impact Index (CII) method. The purpose of the study is to systematize testimonies 
and identify their structural patterns through statistical analysis. The main innovation of the work is that 
for the first time CII was used not only as a means of qualitative interpretation, but also as a basis for 
quantitative statistical processing. Such an approach expands the methodological possibilities in reli-
gious studies and sociology of religion. The research methodology includes coding 41 testimonials in 14 
CII categories, calculating characteristic statistical indicators (mean value, standard deviation, median, 
mode, interquartile range) and visualizing the results (column chart, Box plot, heatmap). This approach 
made it possible to identify universal and context-specific features in conversion testimonials. The main 
results showed that rhetorical, emotional, and theological dimensions are consistently found in testimo-
nies, while categories such as special experience, source of invitation, and professional existence are 
quite variable. This proves that conversion is not only an individual spiritual change, but also a process 
that depends on the social and cultural context. The value of the study lies in its contribution to the soci-
ology of religion by combining qualitative and quantitative approaches. Practical significance-the results 
obtained can be used in interdisciplinary research in the fields of sociology, psychology and religious 
studies.

Keywords: Religious Conversion, Conversion Impact Index (CII), Narrative, Statistical Analysis, Vi-
sualisation 

М. Алпысбай1*, Д. Утебаева1, С. Қойшыбаева2

1Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, Алматы, Қазақстан 
2Анкара университеті, Анкара, Түркия 
*e-mail: alpysbaymargulan23@gmail.com

Діни конверсия куәгерліктерін статистикалық талдау

Бұл мақала Конверсияға әсер ету индексі (CII) әдісін қолдана отырып, посткеңестік кеңістіктегі 
діни конверсияның куәгерліктерін талдауға арналған. Зерттеудің мақсаты – куәгерліктерді 
жүйелеу және статистикалық талдау арқылы олардың құрылымдық заңдылықтарын анықтау. 
Жұмыстың негізгі жаңалығы – CII алғаш рет сапалы түсіндіру құралы ретінде ғана емес, сандық 
статистикалық өңдеудің негізі ретінде де қолданылды. Мұндай көзқарас дінтану мен дін 
социологиясының әдіснамалық мүмкіндіктерін кеңейтеді. Зерттеу әдістемесі 14 CII санатындағы 
41 куәлікті кодтауды, сипаттамалық статистикалық көрсеткіштерді есептеуді (орташа мән 
(Mean), стандартты ауытқу (SD), медиана (median), режим, квартильаралық диапазон (IQR)) және 
нәтижелерді визуализациялауды (бағаналы диаграмма (column diagram), қорапша диаграмма 
(box plot), жылу картасы (heatmap)) қамтиды. Бұл тәсіл конверсиялық куәліктердегі әмбебап 
және контекстке тән ерекшеліктерді анықтауға мүмкіндік берді. Негізгі нәтижелер айғақтарда 
риторикалық, эмоционалдық және теологиялық өлшемдердің дәйекті түрде кездесетінін 
көрсетті, ал арнайы тәжірибе, шақыру көзі және кәсіби өмір сүру сияқты категориялар 
айтарлықтай өзгереді. Бұл конверсияның жеке адамның рухани өзгерісі ғана емес, сонымен 
бірге әлеуметтік және мәдени контекстке байланысты процесс екенін дәлелдейді. Зерттеудің 
құндылығы оның сапалық және сандық тәсілдерді біріктіру арқылы дін әлеуметтануына қосқан 
үлесінде. Практикалық маңыздылығы – алынған нәтижелерді әлеуметтану, психология және 
дінтану салаларындағы пәнаралық зерттеулерде пайдалануға болады.

Түйін сөздер: діни конверсия, конверсия әсерінің индексі (CII), баяндау, статистикалық 
талдау, визуализация

https://doi.org/10.26577//EJRS20254445
https://orcid.org/0000-0002-1988-3654
https://orcid.org/0000-0001-5371-9738
https://orcid.org/0009-0000-0239-7142
mailto:alpysbaymargulan23@gmail.com
mailto:alpysbaymargulan23@gmail.com


48

Statistical analysis of religious conversion testimonies

М. Алпысбай1*, Д. Утебаева1, С. Койшыбаева2

1Казахский национальный университет имени аль-Фараби, Алматы, Казахстан 
2Университет Анкары, Анкара, Турция 
*e-mail: alpysbaymargulan23@gmail.com

Статистический анализ свидетельств религиозной конверсии

Статья посвящена анализу свидетельств о религиозном обращении на постсоветском про-
странстве с использованием метода Индекса влияния конверсии (CII). Цель исследования – си-
стематизация свидетельств и выявление их структурных закономерностей посредством ста-
тистического анализа. Главной новизной работы является то, что CII впервые использован не 
только как средство качественной интерпретации, но и как основа для количественной стати-
стической обработки. Такой подход расширяет методологические возможности религиоведения 
и социологии религии. Методология исследования включает кодирование 41 свидетельства по 
14 категориям CII, расчет характерных статистических показателей (среднее значение (Mean), 
стандартное отклонение (SD), медиана (Median), режим (mode), интерквартильный размах (IQR)) 
и визуализацию результатов (столбчатая диаграмма (column diagram), блочная диаграмма (box 
plot), тепловая карта (heatmap)). Данный подход позволил выявить универсальные и контекстно-
зависимые черты в свидетельствах об обращении. Основные результаты показали, что ритори-
ческие, эмоциональные и теологические измерения стабильно присутствуют в свидетельствах, 
в то время как такие категории, как особый опыт, источник приглашения и профессиональная 
деятельность, весьма вариабельны. Это доказывает, что обращение – это не только индивиду-
альное духовное изменение, но и процесс, зависящий от социального и культурного контекста. 
Ценность исследования заключается в его вкладе в социологию религии посредством сочетания 
качественного и количественного подходов. Практическая значимость – полученные результаты 
могут быть использованы в междисциплинарных исследованиях в области социологии, психоло-
гии и религиоведения.

Ключевые слова: религиозное обращение, индекс влияния обращения (CII), повествование, 
статистический анализ, визуализация

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Introduction 
 
Turning to religion is often not a momentary 

decision, it is a long process that depends on the life 
and relationships, culture of a person. Although 
scientists speak differently about this, everyone 
agrees that the inner search and external conditions 
of a person affect together, L. Rambo, for example, 
explains conversion in several stages: life situation, 
crisis or search, meeting, relationship, decision-
making and its consequences. That is, where a 
person is, with whom he is, has no less influence on 
his belief than on the content of faith (Rambo, 1993, 
рр. 105-123). 

Lofland and Skonovd, on the other hand, divided 
the reasons for people's conversion into different 
“motives”: for some it is thought and argument 
(intellectual), for some it is a special spiritual 
experience (mystical), and for some it is a warm 
relationship and trust (emotional) (Lofland and 
Skonovd, 1981). 

Stark and Bainbridge, on the other hand, give the 
main role to the relationship: often a person comes 
to religion through his faithful friends or relatives. 
Because the influence of trusted people is stronger 
than what you just read (Stark and Bainbridge, 1985, 
рр. 411-426). 

Snow and Mahalek, on the other hand, say that 
a convert recounts his life again. The past describes 
life as “wrong”, “empty” or “addictive”, and the 
turning point is interpreted as “calling” or 
“salvation”, linking the future with a mission and 
purpose. Testimony is not just a narrative; it is a 
means of forming a new personality (Snow and 
Mahalek, 1984). 

These theories are largely devoted to Western 
society, where there is freedom of religious choice, 
stable institutions. And in the Post-Soviet countries, 
the situation is different: for many years atheism was 
a policy, after 1991, religious life changed 
dramatically, the legitimacy of new movements was 
discussed. At the same time, kinship norms strongly 
influence the decision of the individual. 

In the case of Kazakhstan, these features are 
clearly visible. While Islam and Orthodoxy are 
reviving here, charismatic communities are also 
growing. A convert should take into account not 
only the spiritual search, but also the views, family 
traditions left over from the Soviet period. That is 
why the emotional reasons cited by Lofland and 
Skonowd and the relationship factors pointed out by 
Stark and Bainbridge are particularly strong. And 
the narrative theory of Snow and Mahalek is also 
important, because in such an environment, a 



49

M. Alpysbay et al.

convert forms his story specifically to be accepted 
into a society that is distrustful. 

In Kazakhstan's scientific literature, there are 
two main directions that explain the turn to 
charismatic religion. In Elena Burova's monograph 
“Religious conversions in a post-secular society” 
(Burova, 2017, рр. 125-149), conversion is 
considered in a postsecular environment: although 
there is freedom in law, suspicion of religious 
minorities remains. Therefore, the conversion to 
religion often occurs as a process of concurrent 
harmonization of legality and public acceptance. 
Her study shows how state policy, public opinion, 
and imagery in the media influence people's choices 
and their testimony. 

And the works of Kaskyrbek Kaliyev (Kaliyev, 
2023) give more importance to the micro-level. He 
studies how exactly people come to religion: who 
invites, what experiences they go through, how their 
life and identity change after joining the community. 
When considering the works of E. Burova and K. 
Kaliyev in parallel, they complement each other. 
While E. Burova explains why some conversions are 
socially difficult and controversial, K. Kaliyev 
shows how the connections and experiences 
between people make that change happen. 

The justification and relevance of the choice of 
the topic depends on the problem situation identified 
based on the experience of previous research, for 
example, the lack of research in this area or the 
emergence of a new object. The relevance of the 
topic is determined by the general scientific interest 
in the object under study, as well as the lack of full-
fledged answers to existing questions. This 
relevance is also evidenced by the theoretical and 
practical significance of the study. 

The object of the study is religious conversion 
narratives (testimonies), and the subject is the 
structure and statistical characteristics of the 
conversion Impact Index (CII) categories. The 
hypothesis of the study is that the use of CII can 
identify stable patterns in religious conversion 
narratives and allow them to be visualized visually 
through descriptive statistics methods. 

The purpose of the study is to describe and 
systematize the testimony of religious conversion 
using CII and statistical analysis methods. To 
achieve this goal, the following tasks were set: 
coding testimonials by CII categories, calculating 
the main indicators of descriptive statistics (mean, 
standard deviation, median, Mode and IQR), 
visualizing the obtained data (heatmap, bar chart, 

scatter plot and boxplot), as well as analyzing the 
results and determining the value of statistical 
patterns in understanding the conversion process. 

The scientific novelty of the study is that CII is 
used for the first time not only as a tool for 
qualitative analysis, but also as a basis for 
quantitative statistical processing and visualization 
of narratives. This approach makes it possible to 
identify hidden patterns and expands the set of 
methodological tools for the study of religious 
conversion. 

Our research is located at this junction. We 
analyzed 41 testimonies as part of the Full Gospel 
movement and used the conversion Impact Index 
(CII), which consists of 14 categories. These 
categories include, for example, criteria such as 
"source of invitation", "sacred experience", 
"professional existence", "purpose of life". Such an 
approach allows you to create a direct interview with 
international theories: 

1. If the source of the call is widespread, it 
reinforces Stark and Bainbridge's network theory 
and Lofland and Skonowd's “emotional motive”. It 
also confirms Kaliyev's opinion that kinship and 
friendly ties play a decisive role in Kazakhstan. 

2. If sacred experience is highly valued, it 
reinforces the “mystical motive” and explains why 
charismatic patterns spread so quickly in the post-
Soviet environment. 

And when professional existence and life 
purpose change significantly after conversion, this 
corresponds to Snow and Mahalek's concept of 
“narrative transformation” and confirms the 
“consequences” period of Rambo (Rambo, 1993, 
рр. 105-123). Together with this, E. Burova proves 
that conversion is a process of reconciling a new 
social and moral place. 

Methodically, the descriptive statistics 
calculated according to the CII (mean, median, 
Moda, standard deviation, interquartile range) 
clearly show which elements are universal and 
which depend on the local situation. In terms of 
content, this makes it possible to determine how the 
models created in the West correspond to the 
realities of Kazakhstan, where they are 
complemented, and where they need to be 
rethought.  

The description of the research material includes 
its presentation in qualitative and quantitative terms. 
Such a description of the material is one of the main 
factors that ensure the reliability of the methods used 
and the conclusions drawn. 



50

Statistical analysis of religious conversion testimonies

This section describes how the problem has been 
studied, provides detailed information without re-
peating the already known and published metho-
dological procedures. The equipment (or software) 
and materials used are described, and innovation in 
the use of materials and methods is also highlighted. 

In general, religious conversion is not a 
momentary decision, it is a multi-layered process 
that reconstructs a person's biography, relationships 
and culture. All classical theories agree on this, but 
each puts forward a different facet. Rambo's process 
model explains it through successive stages. Lofland 
and Skonowd determine with what motive people 
came to conversion. Stark and Bainbridge note the 
crucial role of the relationship: who the person 
calling for religion is often more important than 
what is written in the book. Snow and Mahalek show 
that a person who has passed into a new faith retells 
the past, present and future and builds a new 
personality (Stark and Bainbridge, 1985, рр. 411-
426). 

Although all these models are created in 
Western society, in the post-Soviet space they must 
adapt to the new situation. Here, decades of atheism, 
sharp pluralization after 1991, disputes over the 
legitimacy of “non-traditional” movements, as well 
as the weight of obligations to kinship and family 
contribute to the choice of the individual. 

In Elena Burova's monograph “Religious 
conversions in a post-secular society” (Burova, 
2017), religious change is considered within the 
framework of the concept of postsecurity. This term 
means that the revival of religion after 1991 is not 
just a “return to tradition”, but, on the contrary, a 
heterogeneous and controversial process. Although 
the Constitution of Kazakhstan guarantees freedom 
of conscience, opinion and state regulation in 
society, continue to perceive some groups-
especially evangelical and charismatic Protestants – 
as “unconventional” and dubious. 

In this situation, according to E. Burova, 
conversion is never just a personal choice. It 
becomes both an act of spiritual search and a means 
of proving the rule of law in the eyes of the family, 
community, and society. In addition to getting 
acquainted with the new teaching, people are faced 
with questions about their loyalty to nationality, 
ethnicity and family ties. In this respect, his analysis 
continues Rambo's focus on context, but continues 
to develop and show that in some cases the context 
stigmatizes the religious choice itself. 

E. Burova also notes the discursive merit that 
envelopes perform. Testimony becomes not only 
a history of faith, but also a way to protect 
sincerity, honesty and patriotism. The envelopes 
must prove that their new religious identity does 
not contradict their Kazakh identity or social 
affiliation. This expands on snow and Mahalek's 
statement of “biographical reconstruction”, 
adding to it the burden of justifying oneself on a 
public basis. In the United States, the internal 
spiritual reinterpretation becomes a rhetorical 
strategy used in Kazakhstan to dispel suspicion 
(Burova, 2017, рр. 125-149). 

If E. Burova considers religious conversion at 
the macro level-from the point of view of legal status 
and public discourse, then Kaskyrbek Kaliyev draws 
attention to the micro level-to the relationship 
between people and personal experience. His 
research is based on ethnographic interviews and 
surveys conducted with new believers in 
evangelical-charismatic communities.  

Kaliyev focuses on experimental dimensions, 
especially healing, colors, and Mysterious 
Phenomena (Kaliyev, 2021). These conclusions 
echo the “mystical motif” of Lofland and 
Skonuowd. Believers perceive the healing or strong 
emotional experience that occurred from under their 
feet as divine evidence of a new path. According to 
Kaliyev, such experiences are not just an addition, 
but, on the contrary, play a decisive role, because in 
the cultural environment of Kazakhstan, life 
experience has a more reliable effect than rational 
and theological evidence. 

In addition, K. Kaliyev pays attention to the 
reorientation of the course of life after conversion. 
This echoes the idea of “narrative transformation” 
by Snow and Mahalek. New believers retell their 
professional difficulties, addictions, or family crises 
as "before" and "after". In the post-conversion 
period, not only moral clarity is formed, but also 
new goals. They are often described as serving 
within the community, participating in a mission, or 
striving for leadership (Kaliyev, 2023). 

The works of other researchers are also 
important in explaining religious conversion in 
Kazakhstan: Kabidenova draws attention to the 
problem of gender: women perceive conversion as 
recovery and strengthening after injury 
(Kabidenova, 2020). Zhaksybayeva follow the 
conversion between generations in the family 
(Zhaksybayeva and Kaliyev, 2024).  

 



51

M. Alpysbay et al.

Justification for the choice of topic, goals, and 
objectives 

 
The problem of turning to religion is a topic that 

has long been studied in the sociology of religion. 
However, most of the research is focused on 
Western countries. And the situation in post-Soviet 
societies is still under consideration. This region has 
its own historical, cultural and political features. 
Therefore, it requires a separate study. In such an 
environment, the Full Gospel movement is 
influencing people's religious lives and changing 
their personal and shared identity. Testimonies 
repeat the general charismatic tradition, but at the 
same time adapt to the local situation. For this 
reason, this theme was chosen. It allows you to fill 
the gap in this area. In the study, the conversion 
Impact Index (CII) was used for 41 testimonials. As 
a result, the basic structure of turning to religion was 
identified and compared with existing theories. The 
main goal of this work is to explain how conversion 
takes place in post – Soviet society and to determine 
to what extent global patterns coincide or differ from 
local adaptations. 

1. To achieve the goal of this study, several 
specific tasks were set. 

2. To describe the 14 categories of CII through 
descriptive statistics (mean, standard deviation, 
median, Mode, IQR). 

3. Display the results using box-plot, heatmap, 
column charts and tables. 

4. Comparison of the conclusions obtained with 
the three – stage model of Rambo – the pre-religious 
period, the conversion process and subsequent 
changes. Linking research results to other theories: 
motives by Lofland and Skonowd, social network 
theory by Stark and Bainbridge, narrative 
transformation by snow and Machalek. 

5. To highlight the features inherent in the post-
Soviet cultural environment, that is, to determine 
how global charismatic traditions adapt to local 
conditions. 

This study was the first to systematically apply 
the CII method to post-Soviet testimony. Through 
this, it was possible to analyze the conversion 
testimonies both quantitatively and structurally. Its 
novelty lies in the combination of a quality text with  

a statistical method. Visual aids (box-plot, heatmap, 
columns) created the conditions for the parallel 
presentation of universal rhetorical-theological 
models and local adaptations. At the same time, the 
results of the study were compared with several 
theoretical samples and expanded the comparative 
field of the sociology of religion. From a practical 
point of view, research is important in two 
directions. First, it showed that witnessing is a 
narrative tool that connects individual experience 
with collective existence. Through this, the social 
and cultural role of religion is revealed. Secondly, 
the categories with special attention – “supernatural 
experience”, “source of invitation” and 
“professional identity” – help to understand the 
development of charismatic Christianity in a 
transitional society. These findings can be useful for 
pastoral work, interreligious dialogue, and 
sociological research. At the same time, the study 
provides a model for combining narrative and 
statistical method in religious studies. 

 
Scientific research methodology 
 
The methodology section contains the main 

elements that determine the direction of  
research. 

This study primarily aims to find an answer to 
the following research question: “Can a statistical 
analysis of religious conversion testimonials based 
on the Conversion Impact Index (CII) determine 
their structural and substantive patterns?” 

In accordance with this question, a hypothesis 
(thesis) is put forward: “the use of CII makes it 
possible to reveal hidden patterns by identifying 
stable patterns in conversion narratives and 
introducing quantitative methods along with 
qualitative analysis.”  

As a methodological approach, coding 
according to CII is carried out, and the obtained data 
is analyzed by the methods of descriptive statistics 
(mean value, standard deviation, median, Mode, 
IQR). At the same time, various visualization tools 
(bar chart, boxplot, heatmap, scatter plot) are used 
to display the results. The combination of these 
methods is aimed at increasing the reliability and 
clarity of the research results. 



52

Statistical analysis of religious conversion testimonies

This study was based on the testimony of n=41 
of people involved in the Full Gospel movement in 
the post-Soviet space. The testimonies were selected 
based on the relevance of the topic, duration and 
completeness of the narrative. As an additional 
factor, socio-demographic data such as age, gender 
and geographical position were taken into account. 
However, the main attention was focused on the 
analysis of the structure and content of the 
testimony. These materials show stories of converts 
to religion based on the individual's life experience, 
making them suitable for both qualitative and 
quantitative research. 

The Conversion Impact Index (CII) was used as 
the main tool for analyzing the conversion process. 
This index divides conversion into 14 analytical 
categories. Among them are life before conversion, 
triggers, transition processes, changes after 
conversion, theological themes, emotional tone and 
other dimensions. To maintain the consistency of 
comparisons, all categories were systematically 
applied to each of the testimonies. 

Each level was rated on a 3-point scale: 1 (yes) 
– the sign is definitely present, 0.5 (partial) – 
partially present, 0 (no) – not at all present. This 
method transformed qualitative data into 
quantitative data, allowing for the same weighting 
of all 41 testimonies. This allowed for a quantitative 
analysis of qualitative data, rather than just a 
qualitative one. For each of the 14 levels, 5 statistical 
indicators were calculated: mean, standard deviation 
(SD), median, mode, and interquartile range (IQR). 
The results obtained indicated the overall structure 
and level of variation of the data. 

Mean score (Mean). The mean shows the 
frequency of each category in the testimonies.  

 

 
 
Here  is the score given to each witness, and n 

is the total number of testimonies (n=41). 
Standard deviation (SD). The standard deviation 

determines how far the category indicators move 
away from the average value.  

 

 

If the SD is low – the category occurs at the same 
level in all testimonies, and if the SD is high – it 
means that it manifests differently in different 
testimonies. 

Median. The median is the value that is exactly 
in the middle when placing data in ascending order. 
If the data number is odd, the median is the value in 
the middle; if even, the average of the two central 
values is taken. 

 
 

 
Mode: The mode determines the most common 

value in the data, identifies duplicate partitions. 
 

 
 
Interquartile range (IQR). IQR shows the 

difference in the middle 50% of the data.  
 

 
 
Here Q1 is the first quartile (25% level), and Q3 

is the third quartile (75% level). The combination of 
these five indicators made it possible to see in the 
study not only the average value of eyewitnesses, 
but also their heterogeneity. For example, if 
categories with a high average value and low 
standard deviation are characteristic of almost all 
testimonies, and categories with a low average 
value, but high standard deviation, occur only in 
some cases, suggesting that they are context-
dependent. 

Several types of visualization were used to more 
clearly represent the results of the study and observe 
patterns between the data: 

Boxplots (Figure 1) – used to show the 
distribution of descriptive statistics across 14 
categories. This method clearly shows the range, 
median and variability of values. 

Heatmap (Figure 2) – made it possible to 
consider all categories in comparison at the same 
time. He grouped categories with similar statistical 
characteristics and highlighted categories with 
differences. 

Median-Mode-IQR column diagram (Figure 3) 
– showed the constancy of the central values and 
showed which categories are found in eyewitnesses 
permanently, and which are volatile. 



53

M. Alpysbay et al.

Mean-SD column diagram (Figure 4) – showed 
the relationship between averages and standard 
deviation. This made it possible to distinguish which 
of the categories are found in almost all testimonies, 
and which vary significantly. 

Table 1 – summarized the complete statistical 
results for all 14 categories and laid the empirical 
basis for the following analysis and discussion. 

These visualizations increase the level of 
interpretation of data, and relate statistical results to 
theories of religious conversion. The study was 
conducted in accordance with the provisions of the 
conversion effect Index (CII). Each witness was 
analyzed and the division into ranks was checked. 
Although Inter-coder reliability (inter-coder reliabi-
lity) could not be verified due to the small size of the 
research group, internal observations were made and 
attempts were made to reduce subjectivity. 

The validity of the study was ensured by the 
alignment of the CII categories with recognized 
theoretical models in the study of religious 
conversion. In particular, the procedural model of 
Rambo, the conversion motives of Lofland and 
Skonovd, as well as the social network theory of 
Stark and Bainbridge were taken as a basis. Through 
this, the categories used in the study were also 
theoretically significant, allowing comparison with 
previous scientific works.  

In addition, it is worth noting a number of 
restrictions. First, the size of the research sample is 
small (n=41), so the generalization level of the 
results is limited. Although this volume is sufficient 
for the most descriptive statistical analysis, the 
expansion of the sample would make it possible to 
draw more solid conclusions and use probability 
statistics.  

Secondly, since all testimonies are taken from 
the scope of the Full Gospel movement, the scope of 
research is narrowed and cannot be applied directly 
to other Christian traditions in the post-Soviet space. 
Third, although the CII coding system creates the 
conditions for transferring complex narratives to 
digital dimensions, it can ignore some subtle 
thematic overtones. 

This can be considered a good methodology for 
the study of religious conversion. It shows that such 
data can be studied not only with qualitative 
analysis, but also with quantitative statistics. 

Results and discussion 
 
This study was based on 41 testimonies. They 

were divided into 14 categories and analyzed 
according to the Conversion Impact Index (CII). 
Five measures were used to describe the data: mean 
value, standard deviation, median, modality, and 
interquartile range. Through this approach, both 
common features and differences in the stories were 
manifested. 

What was seen from the results was that some 
features were found in almost all testimonies, while 
others were only rarely seen. The average values 
ranged from 0.15 to 1.00. For example, the style of 
message delivery, emotional tone, and theological 
themes were very close to 1. This suggests that they 
are present in almost every story. In contrast, the role 
of music and worship or baptism in Spirit scored 
much lower. Accordingly, their place was limited. 

As for the difference, some sizes looked more 
stable. There was no change in the style of the 
message at all. In theological topics, the difference 
was only small-about 0.08. On the contrary, in 
mystical practices, the deviation was much greater 
(about 0.43). The highest change was observed in 
relation to the source of the call, which reached 
about half a unit (0.49). That is, each witness 
described it differently, and sometimes even did not 
touch it at all. 

Detailed descriptive statistics are shown in 
Table 1. Judging by the results, the eloquent 
approach, emotional tone and theological themes 
were always at the forefront. And the ritual and 
socio-professional elements remained at the 
secondary level. The highest values belonged to the 
style of message delivery (average = 1.00, no 
difference), emotional tone (average ≈ 0.99, very 
small difference ≈ 0.08), and theological themes 
(average ≈ 0.99, difference about 0.08). In contrast, 
the role of music and worship (average ≈ 0.16) and 
spirit baptism (average ≈ 0.23) came out at the 
lowest level. These results show that some of the 
Pentecostal practices considered important in World 
charismatic Christianity appear to be limited and 
culturally selective in the Post-Soviet environment 
(Robbins, 2004, рр. 213-222). 

 
 
 
 



54

Statistical analysis of religious conversion testimonies

 
 

Figure 1 – Boxplots of descriptive statistics (Mean, SD, Median, Mode, IQR 
 
 
Table 1 – Descriptive statistics of 14 CII categories (41 testimonies) 
 

№ Category  Mean score SD Median Mode IQR 
1 Message Style 1.000 0.000 1.0 1.0 0.0 
2 Emotional Tone 0.988 0.078 1.0 1.0 0.0 
3 Core Theological Themes 0.988 0.078 1.0 1.0 0.0 
4 Post-Conversion Change 0.915 0.272 1.0 1.0 0.0 
5 Conversion Trigger 0.902 0.300 1.0 1.0 0.0 
6 Conversion Process 0.902 0.300 1.0 1.0 0.0 
7 Pre-Conversion Life 0.854 0.321 1.0 1.0 0.0 
8 Setting of Conversion 0.756 0.389 1.0 1.0 0.5 
9 Supernatural Experience 0.549 0.430 0.5 1.0 1.0 
10 Call to Action 0.500 0.487 0.5 0.0 1.0 
11 Invitation Source 0.463 0.492 0.0 0.0 1.0 
12 Role of Business / Professional Identity 0.451 0.498 0.0 0.0 1.0 
13 Baptism in the Holy Spirit / Speaking in Tongues 0.232 0.420 0.0 0.0 0.0 
14 Role of Music / Worship 0.159 0.361 0.0 0.0 0.0 
 
 
The grouping of categories shown in Figure 2 

determines the structure of the certificates. Some 
categories turned out to be very stable. These 
include the style of message delivery, emotional 
tone, theological themes, and the process of change. 
These form the main core of the certificate. And 
topics such as previous life, the place of change, and 
mysterious experiences are present in some 

testimonies, and are absent in others. In the 
peripheral group, only elements such as the source 
of invitation, professional/business role and 
music/worship are found. They only manifest 
themselves in certain situations. Such a pattern 
shows that testimonials rely on a stable core on the 
one hand and add different colors depending on the 
context on the other. 

 
Figure 2 – Heatmap of category distributions within the Conversion Impact Index 

 
 
For example, the process of change, the reason 

that prompted the change, and the changes after the 
change were equally reflected in all testimonials – 
their median and modality were 1.0. This means that 
they have acquired a universal character. 

And the “call to action” and “supernatural 
experience” met much less often: the median was 
about 0.5, the fashion was 0 at all. That is, these 
elements are not found in every story.

  
 

 
 

Figure 3 – Median, Mode, IQR across 14 categories 
 



55

M. Alpysbay et al.

 
Figure 2 – Heatmap of category distributions within the Conversion Impact Index 

 
 
For example, the process of change, the reason 

that prompted the change, and the changes after the 
change were equally reflected in all testimonials – 
their median and modality were 1.0. This means that 
they have acquired a universal character. 

And the “call to action” and “supernatural 
experience” met much less often: the median was 
about 0.5, the fashion was 0 at all. That is, these 
elements are not found in every story.

  
 

 
 

Figure 3 – Median, Mode, IQR across 14 categories 
 



56

Statistical analysis of religious conversion testimonies

As shown in Figure 4, the average and standard 
deviation indicators are immediately noticeable. The 
“message style” was present in almost all 
conversations, so the average was higher, and the 
change was not noticeable. This proves that it has a 
universal character. 

On the contrary, the “supernatural experience” 
was rarely mentioned: its average was low, but the 
difference was high (about 0.43). This means that 
the category manifested itself in each person in a 
different nature. In the same way, “source of 

invitation” and “Role of Business and professional 
identity” have low average values, and the change 
turned out to be quite large. That is, almost all of 
them are not common, but occur only in some 
events. 

In general, the results divide the structure of 
testimonies into two layers: the stable and basic 
parts are rhetorical, emotional, religious-theolo-
gical, and change-related elements; and the flexible, 
seemingly different part is mystical experiences, 
social connections, and professional facets.

 
 

 
Figure 4 – Mean and Standard Deviation of 14 CII categories 

 
 
When considering 41 certificates, common 

structures were identified. They clearly describe 
how the conversion process takes place. Diagrams 
and Tables (Figures 1-4, Table 1) lead to one 
important conclusion: all testimonials have a 
common skeleton, but each case is not devoid of its 
own specifics. 

The highest values belonged to the “message 
style”, “emotional tone” and “theological themes”. 
These form the basis of testimonials and are found 
almost everywhere. Because of the small difference, 
these characteristics serve in the Full Gospel 
tradition not only as a spiritual center, but also as a 
sign of Credence of testimony. This conclusion 
echoes previous research: emotional and rhetorical 

emphasis always occupies a crucial place in 
Pentecostal testimony (Coleman, 2000, рр. 17-48; 
Csordas, 1997, рр. 145-159). 

In contrast, the average values for the categories 
“the role of music and worship” and “baptism in the 
Holy Spirit” were very low. This showed that they 
occupy a peripheral place in testimonies, and in the 
world Pentecostal tradition they are considered one 
of the main practices. The difference here may mean 
that charismatic practices are not openly reflected in 
the Post-Soviet environment. The reason for this is 
more likely to be in cultural constraints or selective 
adaptation of certain practices. This idea is also 
supported by Robbins: he says that Pentecostal 
practices are adaptive in different cultural contexts. 



57

M. Alpysbay et al.

The cluster models shown in Figure 2 clarify this 
duality: on one side there is a stable core – it is the 
rhetorical, emotional and theological dimensions; 
and on the other side are experiential and social 
factors that vary depending on the different 
situation. For example, “The Miracle experience” 
and “the source of the call” showed a big difference 
(Figures 3 and 4). Religious conversion depends not 
only on spiritual renewal, but also on social capital. 
These are the social ties proposed by Stark and 
Bainbridge, in addition to the mystical 
characteristics systematized by Lofland and 
Sconowd. 

At the same time, the heterogeneity of the 
professional role and the factors "call to action" 
determine the most important feature of post-Soviet 
certificates. While classical Pentecostal narratives 
often focus on ecstasy or religious rituals, social and 
economic conditions come to the fore in the post-
Soviet environment. The path to conversion is often 
determined by invitations from the professional 
environment and personal acquaintances. Such 
adaptations reflect the cultural and institutional 
realities of the region (Wanner, 2007, рр. 130-173). 

In general, the results obtained confirm Rambo's 
model of “pre-conversion period- conversion-post-
conversion change” but also reveal aspects that 
extend it. The presence of rhetorical, emotional and 
theological dimensions at the heart of the stories 
indicates continuity with world charismatic 
Christianity. And social challenges, a professional 
role and a selective attitude to miraculous 
experiences indicate the re-formation of this pattern 
in the post-Soviet environment. 

Therefore, these research testimonials present 
two facets side by side: on the one hand, they 
replicate global Pentecostal patterns, on the other 
hand, they adapt to local cultural narratives. Such a 
dual nature opens the way for us to a deeper 
understanding of post-Soviet Christianity. At the 
same time, it contributes to broader theoretical 
discussions in the sociology of religion, as it clearly 
shows the intersection of global patterns of 
conversion and local religious practices. 

 
Conclusion 
 
This study included 41 testimonies relating to 

the post-Soviet Full Gospel movement. The analysis 
was based on the Conversion Impact Index (CII). 
The 14 categories were measured using five 
indicators: mean, standard deviation, median, 

modality, and quartile range. As a result, two things 
became clear. First, almost all testimonies have a 
common structure that is repeated. Secondly, some 
features are reflected only in a particular case. 
Therefore, it is not complete to say that religious 
conversion here is only a common phenomenon, nor 
to say that it is a phenomenon that depends only on 
the local situation. It has a mixed character that 
combines both. 

The most important conclusion of the analysis is 
that in testimonies, rhetorical, emotional and 
theological dimensions meet as a permanent core. 
“Message style”, “emotional tone” and “theological 
topics” reached the highest average, and their 
change was very small. This suggests that they occur 
in almost every witness. Therefore, in the Full 
Gospel tradition, it is these three dimensions that 
make up the main skeleton of testimonies. Such 
constancy indicates that testimony is not just a 
transmission of personal experience, but a specially 
formalized form of speech. Here, the narrative style, 
the transmission of feelings and the religious content 
combine to prove the authenticity of the conversion 
experience. These conclusions coincide with those 
made in the works of Coleman and Csordas 
(Coleman, 2000, рр. 17-48; Csordas, 1997, рр. 145-
159). 

In contrast, categories such as the role of 
Music/Worship and baptism in spirit have always 
received low scores. Although speaking languages 
and ecstatic worship are known globally as key 
features of Pentecostals, their rare mention in post-
Soviet testimonies suggests that other things were 
considered more important. This selective 
adaptation explains the flexible nature of 
Pentecostalism: charismatic practices do not always 
look the same, they are re-formed according to 
cultural constraints, social expectations and 
institutional conditions. 

At the same time, the results also showed the 
role of experimental and relational factors. 
Especially the categories “Supernatural experience” 
and “Invitation source” turned out to be the most 
volatile. In some testimonies they occupy the main 
place, in others they are not mentioned at all. This 
means that conversion is not only a religious or 
theological act, it is also a process that occurs 
through social relationships. This bundle echoes the 
importance of “social networks” proposed by Stark 
and Bainbridge and the mystical motifs described by 
Lofland and Skonovd. The category “professional 
identity”, although not permanent, is seen as a 



58

Statistical analysis of religious conversion testimonies

distinctive feature in the post-Soviet space. Because 
here the conversion is often intertwined with issues 
of work, career or social environment. 

In general, these data confirm the three-stage 
pattern proposed by Rambo: life before conversion, 
conversion itself and subsequent change. 
Testimonies always include these three stages: 
describing the previous situation, noting the real 
cause and processes, and finally ending with a 
change. But at the same time, these data expand the 
Rambo model: socio-professional factors and 
various mystical experiences occupy a special place 
here. That is, to fully understand conversion, it is 
necessary to take into account not only personal 
experience and theological content, but also the 
broader social, cultural and institutional 
environment.  

This study made three different contributions to 
the theory. First, it showed that the relevance of 
classical conversion models remains. Even in 
modern conditions in the post-Soviet space, they can 
be used. Secondly, testimonies found that, on the 
one hand, repeating common patterns, on the other 
hand, they adapt to the local environment. This 
proves the flexible nature of the global Pentecostal 
tradition. Third, the “core theological themes” 
model was proposed. At the core-rhetorical, 
emotional and theological dimensions. And on the 
periphery-amazing experiences, social connections 
and professional situations that can only be observed 
from time to time. Thus, the relationship between 
global religious discourses and local narrative forms 
is revealed. 

From a practical point of view, this study shows 
several points. For religious communities, 
testimonies are not just spiritual testimony. They are 
also a mechanism of social identity and cultural 
cohesion. Emotion and rhetoric are tools that 
strengthen the unity of the community. And 
professional roles and social challenges create 
conditions for the introduction of new people into 
the religious environment. For religious leaders, 
such testimonies turn out to be an important tool in 

shaping community culture, interpreting teachings, 
and communicating with society. And it suggests 
that for scientists it is necessary to consider 
conversion not only as a personal or purely 
theological phenomenon, but as a narrative process 
formed in a social environment. 

In addition, this study has limitations. The 
smallness of the sample (N=41) prevents 
generalizing the results to a wide range. The data 
was taken only from the Unified Gospel Church, so 
no other Protestant, Orthodox, or Catholic 
testimonies were included. In addition, the analysis 
was based only on descriptive statistics. If 
qualitative narrative research was used, the 
symbolic and linguistic aspects would be deeper. In 
subsequent studies, it is necessary to expand the 
model, compare different denominations, and use 
combined methods (statistical modeling and 
Discourse Analysis) together. 

In the future, research can be conducted in 
several directions. For example, how time affects 
testimonies. How socio-economic factors affect 
people's testimonies. In addition, it is necessary to 
compare communities in the CIS countries and other 
countries. This will show us what is common in each 
category and what is unique to some.  

In conclusion, this study showed that the 
conversion to religion in the Full Gospel movement 
in the post-Soviet space should be considered from 
two angles. On the one hand, it retains the stable 
character of the world's charismatic tradition, on the 
other hand, it adapts to local life. In this context, the 
testimonies are like a conversation that connects the 
global and local, individual and collective, religious 
and social worlds. Therefore, this work contributes 
not only to the sociology of religion, but also to the 
discussion of globalization and cultural adaptation 
in general. It is not enough to see turning to religion 
only as a personal spiritual experience. It is a 
complex process that is closely linked to society, 
communicated through conversation and adapted to 
the culture. Such a process shows both stability and 
change at the same time in transitional societies.

 
 

References 
 
Coleman, S. (2000). The globalisation of charismatic Christianity: Spreading the gospel of prosperity. Cambridge University 

Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511488221 
Csordas, T. J. (1997). Language, charisma, and creativity: The ritual life of a religious movement. University of California 

Press. https://doi.org/10.1525/9780520324022 
Kabidenova, Zh. (2020). Religious conversion through the eyes of women on the example of the religious situation in 

Kazakhstan. European Journal of Science and Theology, 16(2), 27-37. https://surl.li/oprkvt 

Kaliyev, K. (2023). A Psycho-Sociological Study of Converted Kazakhs in Kazakhstan. Academic Journal of Interdisciplinary 
Studies, 12(1), 271-279. https://doi.org/10.36941/ajis-2023-0022 

Kaliyev, K. (2023). The phenomenon of religious conversion in Astana: A sociological analysis. Adam alemi, 1(95), 173–178. 
https://doi.org/10.48010/2023.1/1999-5849.16 

Lofland, J., & Skonovd, N. (1981). Conversion motifs. Journal for the Scientific Study of Religion, 20(4), 373–385. 
https://doi.org/10.2307/1386185 

Rambo, L. R. (1993). Understanding religious conversion. Yale University Press. https://doi.org/10.12987/9780300170016 
Robbins, J. (2004). Becoming sinners: Christianity and moral torment in a Papua New Guinea society. University of California 

Press. https://doi.org/10.1525/9780520937086 
Snow, D. A., & Machalek, R. (1984). The sociology of conversion. Annual Review of Sociology, 10, 167–190. 

https://doi.org/10.1146/annurev.so.10.080184.001123 
Stark, R., & Bainbridge, W. S. (1985). The future of religion: Secularization, revival, and cult formation. University of California 

Press. https://doi.org/10.1525/9780520341340 
Wanner, C. (2007). Communities of the converted: Ukrainians and global evangelism. Cornell University Press. 

https://doi.org/10.7591/9780801461903 
Zhaxybayeva, A., & Kaliyev, K. (2024). The phenomenon of religious conversion in Kazakhstan and its influence on personality 

formation. Pharos Journal of Theology, 105(3), 1–11. https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.38 
Бурова, Е. (2017). Религиозные конверсии в постсекулярном обществе. Институт философии, политологии и 

религиоведения при МОН РК. 
Қалиев, Қ. (2021). Діни конверсия дегеніміз не? Ол бастауын қайдан алады? Dauren,islam.kz. 

https://dauren.islam.kz/kk/post/qasqyrbek-qaliev-dini-konversiya-degenimiz-ne-ol-bastauyn-qaidan-alady-maman-pikiri-
9797/#gsc.tab=0 

 
References 

 
Burova, E. (2017). Religioznye konversii v postsekulyarnom obshchestve [Religious conversions in a post-secular society]. 

Institute of Philosophy, Political Science and Religious Studies of the Ministry of Education and Science of the Republic of 
Kazakhstan. (іn Russian) 

Coleman, S. (2000). The globalisation of charismatic Christianity: Spreading the gospel of prosperity. Cambridge University 
Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511488221 

Csordas, T. J. (1997). Language, charisma, and creativity: The ritual life of a religious movement. University of California 
Press. https://doi.org/10.1525/9780520324022 

Kabidenova, Zh. (2020). Religious conversion through the eyes of women on the example of the religious situation in 
Kazakhstan. European Journal of Science and Theology, 16(2), 27-37. https://surl.li/oprkvt 

Kaliyev, K. (2021). Dіni konversiya degenіmіz ne? Ol bastauyn qaidan alady? [What is religious conversion? Where does it 
originate?] https://dauren.islam.kz/kk/post/qasqyrbek-qaliev-dini-konversiya-degenimiz-ne-ol-bastauyn-qaidan-alady-maman-
pikiri-9797/#gsc.tab=0. (in Kazakh) 

Kaliyev, K. (2023). A Psycho-Sociological Study of Converted Kazakhs in Kazakhstan. Academic Journal of Interdisciplinary 
Studies, 12(1), 271-279. https://doi.org/10.36941/ajis-2023-0022 

Kaliyev, K. (2023). The phenomenon of religious conversion in Astana: A sociological analysis. Adam alemi, 1(95), 173–178. 
https://doi.org/10.48010/2023.1/1999-5849.16 

Lofland, J., & Skonovd, N. (1981). Conversion motifs. Journal for the Scientific Study of Religion, 20(4), 373–385. 
https://doi.org/10.2307/1386185 

Rambo, L. R. (1993). Understanding religious conversion. Yale University Press. https://doi.org/10.12987/9780300170016 
Robbins, J. (2004). Becoming sinners: Christianity and moral torment in a Papua New Guinea society. University of California 

Press. https://doi.org/10.1525/9780520937086 
Snow, D. A., & Machalek, R. (1984). The sociology of conversion. Annual Review of Sociology, 10, 167–190. 

https://doi.org/10.1146/annurev.so.10.080184.001123 
Stark, R., & Bainbridge, W. S. (1985). The future of religion: Secularization, revival, and cult formation. University of California 

Press. https://doi.org/10.1525/9780520341340 
Wanner, C. (2007). Communities of the converted: Ukrainians and global evangelism. Cornell University Press. 

https://doi.org/10.7591/9780801461903 
Zhaxybayeva, A., & Kaliyev, K. (2024). The phenomenon of religious conversion in Kazakhstan and its influence on personality 

formation. Pharos Journal of Theology, 105(3), 1–11. https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.38 
 
Information about the authors: 
Alpysbay, Margulan Aiboluly (corresponding author) – PhD student of the Department of Religious Studies and Cultural Studies 

of the Faculty of Philosophy and Political Science, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 
alpysbaymargulan23gmail.com) 

Utebayeva, Dinara Sahibovna – PhD, Senior Lecturer of the Department of Religious Studies and Cultural Studies of the Faculty 
of Philosophy and Political Science, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 28_dinar@mail.ru) 

Koishybayeva, Saltanat Sanatkyzy – PhD student of the Department of Philosophy and Religion of the Faculty of Theology, 
Ankara University (Ankara, Türkiye, e-mail: saltanatkoishybayeva102@gmail.com) 

 



59

M. Alpysbay et al.

Kaliyev, K. (2023). A Psycho-Sociological Study of Converted Kazakhs in Kazakhstan. Academic Journal of Interdisciplinary 
Studies, 12(1), 271-279. https://doi.org/10.36941/ajis-2023-0022 

Kaliyev, K. (2023). The phenomenon of religious conversion in Astana: A sociological analysis. Adam alemi, 1(95), 173–178. 
https://doi.org/10.48010/2023.1/1999-5849.16 

Lofland, J., & Skonovd, N. (1981). Conversion motifs. Journal for the Scientific Study of Religion, 20(4), 373–385. 
https://doi.org/10.2307/1386185 

Rambo, L. R. (1993). Understanding religious conversion. Yale University Press. https://doi.org/10.12987/9780300170016 
Robbins, J. (2004). Becoming sinners: Christianity and moral torment in a Papua New Guinea society. University of California 

Press. https://doi.org/10.1525/9780520937086 
Snow, D. A., & Machalek, R. (1984). The sociology of conversion. Annual Review of Sociology, 10, 167–190. 

https://doi.org/10.1146/annurev.so.10.080184.001123 
Stark, R., & Bainbridge, W. S. (1985). The future of religion: Secularization, revival, and cult formation. University of California 

Press. https://doi.org/10.1525/9780520341340 
Wanner, C. (2007). Communities of the converted: Ukrainians and global evangelism. Cornell University Press. 

https://doi.org/10.7591/9780801461903 
Zhaxybayeva, A., & Kaliyev, K. (2024). The phenomenon of religious conversion in Kazakhstan and its influence on personality 

formation. Pharos Journal of Theology, 105(3), 1–11. https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.38 
Бурова, Е. (2017). Религиозные конверсии в постсекулярном обществе. Институт философии, политологии и 

религиоведения при МОН РК. 
Қалиев, Қ. (2021). Діни конверсия дегеніміз не? Ол бастауын қайдан алады? Dauren,islam.kz. 

https://dauren.islam.kz/kk/post/qasqyrbek-qaliev-dini-konversiya-degenimiz-ne-ol-bastauyn-qaidan-alady-maman-pikiri-
9797/#gsc.tab=0 

 
References 

 
Burova, E. (2017). Religioznye konversii v postsekulyarnom obshchestve [Religious conversions in a post-secular society]. 

Institute of Philosophy, Political Science and Religious Studies of the Ministry of Education and Science of the Republic of 
Kazakhstan. (іn Russian) 

Coleman, S. (2000). The globalisation of charismatic Christianity: Spreading the gospel of prosperity. Cambridge University 
Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511488221 

Csordas, T. J. (1997). Language, charisma, and creativity: The ritual life of a religious movement. University of California 
Press. https://doi.org/10.1525/9780520324022 

Kabidenova, Zh. (2020). Religious conversion through the eyes of women on the example of the religious situation in 
Kazakhstan. European Journal of Science and Theology, 16(2), 27-37. https://surl.li/oprkvt 

Kaliyev, K. (2021). Dіni konversiya degenіmіz ne? Ol bastauyn qaidan alady? [What is religious conversion? Where does it 
originate?] https://dauren.islam.kz/kk/post/qasqyrbek-qaliev-dini-konversiya-degenimiz-ne-ol-bastauyn-qaidan-alady-maman-
pikiri-9797/#gsc.tab=0. (in Kazakh) 

Kaliyev, K. (2023). A Psycho-Sociological Study of Converted Kazakhs in Kazakhstan. Academic Journal of Interdisciplinary 
Studies, 12(1), 271-279. https://doi.org/10.36941/ajis-2023-0022 

Kaliyev, K. (2023). The phenomenon of religious conversion in Astana: A sociological analysis. Adam alemi, 1(95), 173–178. 
https://doi.org/10.48010/2023.1/1999-5849.16 

Lofland, J., & Skonovd, N. (1981). Conversion motifs. Journal for the Scientific Study of Religion, 20(4), 373–385. 
https://doi.org/10.2307/1386185 

Rambo, L. R. (1993). Understanding religious conversion. Yale University Press. https://doi.org/10.12987/9780300170016 
Robbins, J. (2004). Becoming sinners: Christianity and moral torment in a Papua New Guinea society. University of California 

Press. https://doi.org/10.1525/9780520937086 
Snow, D. A., & Machalek, R. (1984). The sociology of conversion. Annual Review of Sociology, 10, 167–190. 

https://doi.org/10.1146/annurev.so.10.080184.001123 
Stark, R., & Bainbridge, W. S. (1985). The future of religion: Secularization, revival, and cult formation. University of California 

Press. https://doi.org/10.1525/9780520341340 
Wanner, C. (2007). Communities of the converted: Ukrainians and global evangelism. Cornell University Press. 

https://doi.org/10.7591/9780801461903 
Zhaxybayeva, A., & Kaliyev, K. (2024). The phenomenon of religious conversion in Kazakhstan and its influence on personality 

formation. Pharos Journal of Theology, 105(3), 1–11. https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.38 
 
Information about the authors: 
Alpysbay, Margulan Aiboluly (corresponding author) – PhD student of the Department of Religious Studies and Cultural Studies 

of the Faculty of Philosophy and Political Science, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 
alpysbaymargulan23gmail.com) 

Utebayeva, Dinara Sahibovna – PhD, Senior Lecturer of the Department of Religious Studies and Cultural Studies of the Faculty 
of Philosophy and Political Science, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 28_dinar@mail.ru) 

Koishybayeva, Saltanat Sanatkyzy – PhD student of the Department of Philosophy and Religion of the Faculty of Theology, 
Ankara University (Ankara, Türkiye, e-mail: saltanatkoishybayeva102@gmail.com) 

 



60

Statistical analysis of religious conversion testimonies

Автор туралы мәлімет:  
Алпысбай Марғулан Айболұлы (корреспондент-автор) – әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті философия 

жәнесаясаттану факультеті дінтану және мәдениеттану кафедрасының PhD докторанты (Алматы, Қазақстан, e-mail: 
alpysbaymargulan23gmail.com) 

Утебаева Динара Сахибқызы – PhD, әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті философия және саясаттану 
факультеті дінтану және мәдениеттану кафедрасының аға оқытушысы (Алматы, Қазақстан, e-mail: 28_dinar@mail.ru) 

Қойшыбаева Салтанат Санатқызы – Анкара университеті илахият факультеті философия және дін бөлімінің PhD 
докторанты (Анкара, Түркия, e-mail: saltanatkoishybayeva102@gmail.com) 

 
Сведения об авторах:  
Алпысбай Маргулан Айболулы (автор-корреспондент) – PhD-докторант кафедры религиоведения и культурологии 

факультета философии и политологии Казахского национального университета имени аль-Фараби (Алматы, Казахстан, 
e-mail: alpysbaymargulan23gmail.com). 

Утебаева Динара Сахибовна – PhD, старший преподаватель кафедры религиоведения и культурологии факультета 
философии и политологии Казахского национального университета имени аль-Фараби (Алматы, Казахстан, e-mail: 
28_dinar@mail.ru). 

Койшыбаева Салтанат Санаткызы – PhD-докторант кафедры философии и религии факультета теологии 
Анкарского университета (Анкара, Турция, e-mail: saltanatkoishybayeva102@gmail.com). 

 
Registered May 20, 2024.  

Accepted December 20, 2025. 
 



© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

61

ҒТАМР 21.41.63						      https://doi.org/10.26577//EJRS20254446

Ә. Әлімханова1* , О. Кенжеев1 ,  
Ж. Байғараев1 , K. Бингаман2

1Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, Алматы, Қазақстан 
2Фордхэм университеті, Нью-Йорк, АҚШ 

*e-mail: asele4ekk@gmail.com

ДІНИ ГЕЙМИФИКАЦИЯ:  
ЗАМАНАУИ ТЕХНОЛОГИЯЛАРДЫҢ  

ДІН ТӘЖІРИБЕСІНЕ ЫҚПАЛЫ

XXI ғасырды технологиялар ғасыры екендігі сөзсіз. Цифрландыру өмірдің әртүрлі салаларын 
біртіндеп қамтып, жаңа деңгейге шығуда, ал рухани сала да бұл үдерістен тыс қалып отырған 
жоқ. Жаңа цифрлық шешімдер адамдардың күнделікті тәжірибесіне айтарлықтай әсер етіп, 
қалыптасқан әлеуметтік және мәдени өзара әрекеттесу түрлерін қайта құруда. Сол қарқынды 
дамып келе жатқан бағыттардың бірі геймификация саласы, әсіресе діни геймификация. 
Ол компьютерлік ойындардың элементтерін ойыннан тыс жағдайларда қолдануды білдіреді 
(мысалы, білім беру, бизнес және т.б.). Біздің зерттеуіміздің мақсаты – заманауи, цифрлық 
технологиялардың ықпалымен пайда болған діни геймификацияны рухани тәжірибенің жаңа 
формасы ретінде қарастыру. Осы ретте, зерттеу тақырыбы ретінде цифрлық технологиялар 
мен діннің тоғысында орналасқандықтан, авторлар бұл мәселені жан-жақты талдау үшін 
пәнаралық тәсілді қолданған. Мақалада ұпай жинау жүйесі, деңгейлерден өту, марапаттар 
алу, челлендждерге қатысу, белсенділікті белгілеу сынды ойын элементтерінің біртіндеп діни 
мобильді қосымшаларға, VR/AR платформаларына және әлеуметтік желілерге қалай енгізіліп 
жатқаны қарастырылған. Мұнда христиандық, ислам, иудаизм және жаңа діни қозғалыстар 
мысалында осындай механизмдердің қазіргі діни тәжірибеде қолданылу жолдары көрсетілген.

Түйін сөздер: геймификация, цифрлық технологиялар, мобильді қосымшалар, виртуалды 
шындық, рухани тәжірибелер

A. Alimkhanova1*, O. Kenzheyev1, J. Baigaraev1, К. Bingaman2

1Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan 
2Fordham University, New York, USA 

*e-mail: asele4ekk@gmail.com

Religious gamification: the impact 
of modern technologies on faith practices

The XXI century is rightly called the century of technology. Digitalization is gradually embracing 
different spheres of life and reaching a new level, and the spiritual field is also not left out in this pro-
cess. New digital solutions have a noticeable impact on people’s daily practices and largely restructure 
the usual forms of social and cultural interaction. One of the rapidly developing areas is gamification, 
which is understood as the use of computer game elements in non-gaming environments (such as educa-
tion, business, etc.). The purpose of this study is to consider religious gamification, which has emerged 
under the influence of modern technology, as a new form of spiritual experience. Due to the fact that 
the research topic is at the intersection of digital technologies and religion, the authors used an inter-
disciplinary approach that allowed for a comprehensive review of this topic. The article examined how 
game elements such as scoring points, participating in challenges, recording activity, etc., are gradually 
being introduced into religious mobile applications, VR/AR platforms, and social networks. Using the 
examples of Christianity, Islam, Judaism, and new spiritual movements, specific applications of such 
mechanics in modern religious practice are shown. 

Keywords: gamification, digital technologies, mobile applications, virtual reality, spiritual practices

https://doi.org/10.26577//EJRS20254446
https://orcid.org/0009-0002-7168-2769
https://orcid.org/0009-0007-1605-9049
https://orcid.org/0009-0009-2312-5539
https://orcid.org/0000-0003-4503-0310
mailto:asele4ekk@gmail.com
mailto:asele4ekk@gmail.com


62

Діни геймификация: заманауи технологиялардың дін тәжірибесіне ықпалы

А. Алимханова1*, О. Кенжеев1, Ж. Байгараев1, К. Бингаман2

1Казахский национальный университет имени аль-Фараби, Алматы, Казахстан 
2Университет Фордхэм, Нью-Йорк, США 

*e-mail: asele4ekk@gmail.com

Религиозная геймификация: влияние современных технологий  
на религиозную практику

XXI век по праву называют веком технологий. Цифровизация постепенно охватывает разные 
сферы жизни и выходит на новый уровень, и духовная область в этом процессе тоже не остаётся 
в стороне. Новые цифровые решения заметно влияют на повседневные практики людей и во 
многом перестраивают привычные формы социального и культурного взаимодействия. Одной 
из быстро развивающихся областей является геймификация, под которой понимают использо-
вание элементов компьютерных игр в неигровых условиях (в таких, как обучение, бизнес и др.). 
Целью данного исследования является рассмотрение религиозной геймификации, появившуюся 
под воздействием современных технологий, как новую форму духовного опыта. Ввиду того, что 
тема исследования находится на стыке цифровых технологий и религии, авторами был использо-
ван междисциплинарный подход, который позволил всестороннее рассмотрение данной темы. В 
статье было рассмотрено как игровые элементы, такие как набор баллов, участие в челленджах, 
фиксация активности и т. д., постепенно внедряются в религиозные мобильные приложения, VR/
AR-платформы и социальные сети. На примерах христианства, ислама, иудаизма и новых духов-
ных движений показаны конкретные варианты применения подобных механик в современной 
религиозной практике.

Ключевые слова: геймификация, цифровые технологии, мобильные приложения, виртуаль-
ная реальность, духовные практики

Кіріспе

Қазіргі таңда цифрлық технология қоғамның 
рухани әлеміне өз үстемдігін орнатты. Бұндай 
технологияны тек әлеуметтік мақсатта ғана 
емес, діни мақсатта да қолдануға болады, яғни 
өз құндылықтарына сәйкес пайдалана алады 
(Кэмпбелл, 2010). Ғаламтордың күрт қарыштап, 
қарқынды өркендеуі дін саласына да орасан ық-
палын тигізіп отыр. Ақпараттық технологияның, 
интернеттің өте шапшаң тарауы адамзаттың ру-
хани өміріне, өзара қарым-қатынасының түрле-
ріне, сол қатарда діни тәжірибеге де бетбұрысты 
сілкіністер туғызуда (Керім, Абдилхаким, Шә-
кизада, 2025).

Цифрландыру дәуірінде діни өмір жаңа тех-
нологияларды жылдам меңгеріп, діндарларды 
тартудың дәстүрлі әдістерін өзгертуде. Батыс 
елдерінде діни геймификаци құбылысы барған 
сайын кең таралуда. Тақырыптың өзектілігі бір-
неше факторлармен анықталады.

Біріншіден, смартфондардың, интернеттің 
және әлеуметтік желілердің кең таралуы діни 
бірлестіктерге аудиториясын кеңейтуге және 
діндарлармен онлайн байланысуға жаңа мүм-
кіндіктер ашты. Мысалы, Pew Research Center 
сауалнамасына сәйкес, АҚШ-тағы ересектердің 
шамамен 21%-ы қосымшаларды немесе веб-
сайттарды қасиетті мәтіндерді оқу үшін, 20%-
ы діни бейнелерді көру үшін және 14%-ы дұға 

етуді еске салу үшін пайдаланады. (Pew Research 
Center, 2023). Тіпті діндар американдықтардың 
жартысынан көбі діни кітаптарды оқу немесе 
дұға ету үшін цифрлық қолданбаларды қолда-
нады. Бұл деректер цифрлық технологиялардың 
миллиондаған адамның рухани өміріне берік 
еніп үлгергенін растайды.

Екіншіден, геймификация стратегиялары 
білім беруден бастап денсаулық сақтауға де-
йінгі түрлі салада белсенділік пен мотивацияны 
арттыруда тиімді екенін көрсетіп отыр. Діни 
ұйымдар мен діндарлар топтары бұл тәжіри-
бені қабылдап, әсіресе ойын және ақпараттық 
ортада өскен жастар үшін рухани тәжірибелер-
ді тартымды етуге ұмтылуда (ScripturesShare, 
2023).  Діни геймификация  – ойын механика-
сын (ұпайлар, марапаттар, деңгейлер, жарыс-
тар т.б.) сенушілердің қатысуын ынталандыру 
үшін  ойыннан тыс контекстте  пайдалануды 
білдіретін салыстырмалы түрде жаңа ұғым. 
Зерттеушілер геймификацияның классикалық 
анықтамасын былай береді: «ойын дизайн эле-
менттерін ойыннан тыс контексттерде қол-
дану» (Seaborn & Fels, 2015). Біздің жағдайда 
ойыннан тыс контекст – мотивацияны арттыру 
үшін ойын әдістерімен байытылған діни әре-
кеттер (дұға, қасиетті мәтіндерді оқу, рәсімдер-
ге қатысу).

Ақырында, көптеген сенушілердің шіркеуге 
жеке бару мүмкіндігінен айырылған COVID-19 



63

Ә. Әлімханова және т.б.

пандемиясы кезінде діни тәжірибелердің көбісі 
онлайн кеңістікке ауысты (L’Atelier, 2021). 

Зерттеу мақсаты – әлемдегі діни геймифи-
кация құбылысының қазіргі жағдайын талдау 
және оның діндарларды тарту тәжірибесіне әсе-
рін бағалау. Осы мақсатқа сәйкес келесі зерттеу 
міндеттері қойылды:

1. Геймификацияның теориялық негіздерін 
талдап, оны діни салада қолданудың алғышарт-
тарын айқындау;

2. Діни геймификацияның заманауи форма-
ларын қарастыру;

3. Сенім контекстіндегі геймификацияның 
негізгі тенденцияларын, артықшылықтарын, 
тәуекелдерін және даму перспективаларын 
анықтау.

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және мақ-
саты мен міндеттері

XXI ғасырдағы цифрлық технологиялар-
дың дамуы күнделекті өмірді, соның ішінді 
дін саласын түбегейлі өзгертті. Зерттеуші-
лер діни қосымшалардың пайда болуы діннің 
цифрландыру белгісі екендігін алға қояды, он-
дай қосымшалар смартфондар мен цифрлық 
құрылғыларда дұға ету, қасиетті мәтіндерді 
оқу және т.с.с. қолданыста. Бұл цифрлық қо-
сымшалардың күнделікті діни тәжірибенің бір 
бөлігіне айналғандығын бейнелейді. Сонымен 
қатар, өсіп келе жатқан тенденция ойын ме-
ханикасын ойын емес контекстке көшіру бол-
ды. Ойын формаларын жұмысқа, оқуға және 
күнделікті өмірге енгізу ретінде анықталған 
геймификация адамдарды мақсаттарға жетуге 
және жақсартуға ынталандырады. Шіркеулер 
мен діни топтар қауымды ынталандыру үшін 
ойын элементтерін (ұпайлар, марапаттар) кө-
бірек қолданады. Бақылаулар көрсеткендей, 
бұл тәжірибе қоғамдастықтың белсенділі-
гін арттырады және діни қызметті тартымды 
етеді, әсіресе жастар арасында. Алайда, ар-
тықшылықтармен бірге тәуекелдер де бар. 
Зерттеушілер, шамадан тыс ойын формасы 
рәсімдердің жауапкершілігін төмендетіп, ма-
нипуляцияға әкелуі мүмкін деп қорқады, осы-
лайша бұл мәселелер ғылыми талдауды қажет 
етеді, ал цифрлық діни тәжірибелер бойынша 
қолданыстағы зерттеулер көп жағдайда жеке 
қолданбаларға немесе мәдениеттерге бағыт-
талғандығы белгілі. Сондықтан діни гейми-
фикация құбылысын рухани тәжірибенің жаңа 
түрі ретінде кешенді бағалау қажет.

Зерттеу мақсаты – цифрлық технологияның 
әсерінен пайда болған құбылыс ретінде діни 
геймификацияны талдау және оның қазіргі діни 
тәжірибеге әсерін бағалау. Сонымен қатар, әр-
түрлі діндер мен діни ұйымдарға тиесілі қосым-
шаларға тың зерттеу жүргізу.

Зерттеу міндеттері: 
Геймификацияның теориялық негіздерін 

зерттеу және дінді цифрландыру және ойын 
механикасының мотивациялық әлеуеті тура-
лы жұмыстарға сүйене отырып, оны діни сала-
да қолданудың алғышарттарын анықтау. Діни 
геймификацияның заманауи түрлерін жүйелеу 
(мобильді қосымшалар, VR/AR платформалар, 
әлеуметтік желілер) және олардың функциялары 
мен механикасын талдау. Эмпирикалық дәлел-
дер мен сыни бағалауларға жүгіну арқылы руха-
ни тәжірибеде геймификацияның негізгі тенден-
цияларын, артықшылықтары мен тәуекелдерін 
анықтау болып табылады.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы 

Зерттеу әдістемесі пәнаралық және шолу бо-
лып табылады. Жұмыста ғылыми әдебиеттерді 
теориялық талдау әдістері мен тұжырымдама-
лық тәсілдер эмпирикалық деректерді жинау 
және талдау әдістерімен біріктірілген. Эмпири-
калық бөлікке сандық діни тәжірибелерді зерт-
теу, статистикалық қатысу көрсеткіштері мен 
пайдаланушылардың пікірлерін талдау және әр-
түрлі конфессиялардың мысалдарын салыстыр-
малы түрде қарау кіреді.

Нәтижелері және талқылама

Геймификация туралы түсінік
Геймификация термині (ағылшын тілінде-

гі gamification сөзінен) бастапқыда ойын болып 
табылмайтын үдерістерге ойын элементтерін, 
логикасы мен механикасын енгізуді білдіреді. 
Зерттеушілер атап өткендей, геймификация-
ны  «байыпты ойындардан»  ажырата білу ма-
ңызды: геймификация тек жеке ойын элемент-
терін қосумен шектелсе, ал байыпты ойындар 
оқу немесе мәселе шешуге арналған толыққан-
ды ойын тәжірибесін білдіреді (Deterding et al., 
2011).

Діни әдет-ғұрыптар контекстінде геймифи-
кация, әдетте, дербес бейнеойындар жасауды 
көздемейді (мұндай мысалдар жоқ емес, төмен-
де талқыланады). Керісінше, ол адамдарды жиі 
әрі мұқият дұға етуге, қасиетті мәтіндерді оқуға 



64

Діни геймификация: заманауи технологиялардың дін тәжірибесіне ықпалы

және қауым өміріне қатысуға ынталандыратын 
цифрлық қызметтерге ендірілген ойын механи-
касы түрінде көрініс табады (Possamai, 2012).

Діндегі геймификацияның алғышарттары
Рухани салада ойын тәсілдерін қолдану кө-

бінесе классик ғалымдар атап көрсеткен діни 
тәжірибе мен ойын арасындағы табиғи парал-
лельдерге негізделеді. Мәдениеттанушы Й. Хёй-
зинга өзінің Homo Ludens еңбегінде діни ритуа-
ды ойынға ұқсатады (Huizinga, 1955). Ғалымдар 
атап өткендей, геймификация әдістері рухани 
тәртіпті қалыптастыруда өзіндік рөл атқара 
алады: олар сенушіні нақты мақсаттар қоюға, 
жетістік сезімін бастан кешіруге және діни тә-
жірибемен тұрақты айналысуға ынталандырады 
(Campbell, 2020; Hutchings, 2017; Cheong, 2022).

Ғылыми орта да діннің цифрлық формалары 
мен сенімді геймификациялау феноменіне назар 
аудара бастады. Қазіргі таңда «Digital Religion 
Studies» деп аталатын пәнаралық зерттеу сала-
сы қалыптасуда (Шумкова, 2022). Бұл бағыт мо-
бильді қосымшалардан бастап виртуалды шын-
дыққа дейінгі цифрлық технологиялардың діни 
өмірге ықпалын зерттейді. 

Джозеф Дж. Л. Бидл: діни геймификация 
«терминін дін ойын ретінде қайта ойластыры-
латын, құрастырылатын және насихатталатын 
әлеуметтік-мәдени және экономикалық процес-
ке сілтеме жасау үшін ұсынады (Beadle, 2022).

Жалпы алғанда, теориялық және эмпири-
калық зерттеулер көрсеткендей, егер ақылмен 
қолданылса, геймификация – жаңашылдық 
пен дәстүр арасындағы тепе-теңдікті сақтай 
отырып, діннің цифрлық трансформациясына 
тиімді құрал бола алады (ScripturesShare, 2024). 
Теориялық шолуды қорытындылай келе, діни 
геймификацияны ойын әдістеріне негізделген 
мотивациялық қағидаттардың рухани мақсат-
тарға бейімделген түрі деп анықтауға болады. 
Алдағы бөлімде осы қағидаттардың діни тәжіри-
беде қалай іске асатынын – түрлі конфессиялар-
дың сенушілерін тартуға бағытталған заманауи 
цифрлық құралдарда қалай жүзеге асырылаты-
нын қарастырамыз.

Заманауи діндегі геймификация формалары
Соңғы жылдары діни геймификацияның 

алуан түрлі формалары пайда болды: ойын эле-
менттері бар мобильді қосымшалардан  бастап, 
діни мазмұндағы толыққанды ойындарға  де-
йін, әлеуметтік желілердегі діни белсенділік-
тен  виртуалды шындықтағы тәжірибелерге  де-

йін. Төменде осы феноменнің негізгі бағыттары 
христиандық, ислам, иудаизм және жаңа діни 
ағымдар мысалында талданады.

Мобильді қосымшалар және сандық «руха-
ни ойындар»

Смартфондағы Киелі кітап: оқу және дұға 
ету үшін ұпайлар

Діни геймификациясының ең кең таралған 
түрлерінің бірі – сабақтың жүйелілігін қолдау 
мақсатында ойын механикасын енгізетін қа-
сиетті мәтіндер мен дұғаларды оқуға арналған 
мобильді қосымшалар. Жарқын мысал ретін-
де – бүкіл әлем бойынша жүз миллиондаған 
қолданушы жүктеген танымал YouVersion Bible 
App қосымшасы (1 сурет). Бұл қосымшаға әзір-
леушілер «үздіксіз күндер сериясы» (streak) жү-
йесін енгізді: бағдарлама пайдаланушының Киелі 
кітапты қанша күн қатарынан ашқанын қадаға-
лайды және ұзақ, үздіксіз оқу сериялары үшін 
арнайы белгішелермен марапаттайды (Hayes, 
2025). Әзірлеушілердің айтуынша, 2017 жылы 
қолданушылар YouVersion арқылы қасиетті 
мәтіндерді оқуға 235 миллиард минут жұмсап, 
электронды Киелі кітапта 636 миллионнан астам 
бетбелгі мен жазба жасаған (Кирякова, 2025). 
Бұл әсерлі сандар геймификация элементтерінің 
(еске салғыштар, белсенділік үшін марапаттар) 
әсерлі жұмыс істейтінін көрсетеді – адамдар күн 
сайын қосымшаға қайта оралып отырады.

Алайда руханилықтың тереңдік мәселе-
сі туындайды: діни лидерлер үздіксіз оқу «се-
риясын» сақтауды терең рухани жұмыспен 
теңестіруге болмайтынын атап өтті. Мыса-
лы,  Relevant  журналы:  «страйктердің, күнде-
лікті белгі қоюдың және геймификацияның 
заманауи хоббиі – тамаша ынталандыру болға-
нымен, терең әрі өзгерісті рухани сүңгуге алып 
бармайды. Жетістік жолағы сіздің қосымшаны 
ашқаныңызды ғана көрсетеді, бірақ қасиетті 
сөздердің жүрегіңізге қаншалықты әсер еткенін 
өлшей алмайды», – деп жазады. Дегенмен ойын 
форматындағы Киелі кітап қосымшасы көптеген 
сенушілерді, әсіресе жастарды, қызықтыраты-
нын атап өткен жөн: күнделікті тапсырма ретін-
де 	 «күннің аятын» оқу және оны «белгілеу» 
әрекеті жастарға таныс әрі тартымды көрінеді. 
YouVersion-нен бөлек, осындай механизмдер 
католиктік дұға кітаптары, қасиетті мәтіндерді 
жаттауға арналған бағдарламалар сияқты бас-
қа да христиан қосымшаларында қолданыла-
ды – оларда дұрыс жауаптар бергені немесе оқу 
жүйелілігі үшін ұпай жинау мүмкіндіктері бар.



65

Ә. Әлімханова және т.б.

1-сурет – YouVersion Bible 
App қосымшасы

2-сурет – Muslim Pro қосымшасы 3-cурет – Sajda.kz қосымшасындағы 
зікір ету бөлімі

Исламдық бағыттағы қосымшалар: та-
қуалық үшін ұпайлар

Мұсылман әзірлеушілері де рухани прак-
тикаға ойын элементтерін белсенді кіріктіру-
де. Мысалы, 170 миллионнан астам жүктелімі 
бар танымал Muslim Pro (2 cурет) қосымшасы 
намаз уақыттары мен құбыла бағытын анықтау 
функцияларынан басқа,  «ойын тапсырмалары 
мен марапаттар»  жүйесін қамтиды – пайдала-
нушы күнделікті орындаған рухани тәжірибе-
лері (намаз оқу, Құран оқу, зікір тарту сияқты) 
үшін жұлдыздар мен айшықтар түрінде ұпай 
алады. Қосымшада намаз бен оразаға арналған 
кіріктірілген трекер бар, ол орындалған мін-
деттер сериясын тіркеп, жіберіп алмауға кө-
мектеседі. Сол сияқты, IslamicFinder-дің Athan 
қосымшасы да әр орындалған әрекет үшін ма-
рапаттар береді (мысалы, әр намаз үшін «ха-
санат» деп аталатын сауап ұпайын қосады) 
және пайдаланушыларды оқылған намаздарды 
тіркеп отыруға ынталандырады. Осындай эле-
менттер исламның бес парызын орындау үдері-
сін бір түрдегі «рухани ойынға» айналдырады: 
сенушілер намаз тізбегін үзбеуге тырысады, 
желідегі жүгірушілерше өздерімен бәсекеге 
түседі, құлшылық «сериясын» мүмкіндігінше 
ұзартады. Біздің тарапымыздан жүргізілген 
талдау нәтижелеріне сәйкес, мұсылмандар ара-
сында зікірді (дұғаларды қайталау) есепке алу-
ға арналған кем дегенде 20 түрлі қосымша бар. 
Қазақстандық әзірлеушілер тарапынан Sajda.kz 

қосымшасын атап өтуге болады (3 cурет) Олар-
дың көбісі сандық таспих сияқты қарапайым 
және утилитарлы болып келеді, бірақ кеңейтіл-
ген мүмкіндіктері де бар (еске салғыштар, ау-
дио жазбалар, егжей-тегжейлі статистика және 
т.б.). Мысалы, Zikirmatik Pro қосымшасының 
шамамен 100 мың белсенді пайдаланушысы 
бар, ал қосымша базасында қолданушы «жи-
нап», орындай алатын 10 000-нан астам әртүр-
лі дұғалар бар. Тақуалық әрекеттерді осылай 
цифрлық фиксациялау жүйелілікті ынталанды-
рады және сенушілерге рухани өсу жолында 
жетістік сезімін береді.

Ойын платформалары және виртуалды 
әлемдер: ойын форматындағы сенім

Діни сюжеті бар бейне ойындар және мо-
бильді қосымшалар және цифрлық «рухани 
ойындар»:

Follow JC Go – католиктік бағыттағы мо-
бильді ойын, Fundación Ramón Pané ұйымы әзір-
леген (Fundación Ramón Pané, 2018). Бұл қосым-
ша Pokémon Go үлгісімен жасалған: ойыншылар 
шынайы әлемде жүріп, Әулие Петр сияқты Ін-
жіл кейіпкерлері мен қасиетті тұлғаларды жи-
нап, жеке «евангелизация командасын» (eTeam) 
құра алады. Әр кездесуде ойын діни сұрақтар 
қою арқылы білімді тексереді: тек дұрыс жауап 
берген жағдайда ғана кейіпкерді жинауға бола-
ды. Ойынға діни тәжірибелер де интеграциялан-
ған – кейіпкердің «рухани энергиясын» қалпына 



66

Діни геймификация: заманауи технологиялардың дін тәжірибесіне ықпалы

келтіру үшін пайдаланушы шынайы өмірде дұға 
етуі немесе қайырымдылық жасауы керек. Бұл 
жоба Ватикан тарапынан қолдау тапқан және 
бастапқыда жастарға арналған заманауи еванге-
лизация құралы ретінде ұсынылған. Алайда қа-

зіргі таңда қосымша ресми Google Play және App 
Store платформаларында қолжетімсіз, тек бала-
ма сайттардан (мысалы, Uptodown, APKPure) 
жүктеу мүмкін. 2020 жылдан кейін жаңартулар 
болмаған (4 cурет).

4-cурет – Follow JC Go – католиктік  
бағыттағы мобильді ойын

5-cурет – Muslim 3D қосымшасы

Muslim 3D – Германиядағы Bigitec GmbH 
компаниясы әзірлеген исламдық 3D форматтағы 
қосымша (Bigitec GmbH, 2020). Ол қолданушы-
ларға Мекке мен Мәдинадағы қасиетті орын-
дарды виртуалды түрде аралап көруге мүмкін-
дік береді. Сонымен қатар, мұнда қажылыққа 
дайындық тренажері, ислам тарихына арналған 
интерактивті музей және рухани миссиялар қам-
тылған. Ойыншы жеке аватар жасап, ислам ілі-
міне қатысты тапсырмаларды орындай алады. 
Muslim 3D қосымшасы Play Market-те ресми түр-
де қолжетімді және пандемия кезінде – әсіресе 
2020 жылы қажылық шектеулері болған уақыт-
та – кең танымалдылыққа ие болған. Жобаның 
демо-нұсқасы 500 мыңнан астам рет жүктеліп, 
қолданушылардан оң пікір алды. Әзірлеушілер 
бұл платформаны нақты қажылықты алмастыру 
құралы емес, рухани дайындық пен иммерсивті 
оқу тәсілі ретінде ұсынады (5 cурет).

Бұл екі мысал дін мен ойын элементтерінің 
бірігуі арқылы сенушілерге арналған тартымды, 
интерактивті және білім беруші кеңістіктер қа-
лыптастыруға болатынын көрсетеді.

Roblox платформасындағы виртуалды 
діни қауымдастықтар

Roblox платформасында 2011 жылдан бастап 
The Robloxian Christians (TRC) атты жастарға ар-
налған онлайн шіркеу қызмет етіп келеді (Rest 

of World, 2024; The Robloxian Christians, 2023). 
Бұл – Roblox-тағы алғашқы және ең ірі виртуал-
ды шіркеу қауымдастығының бірі. 2023 жылға 
дейін TRC 1400-ден астам онлайн діни қызмет 
өткізген және 85 елден келген 40 000-нан астам 
қолданушыны біріктірген. Roblox-та бұл қауым-
дастық арнайы ғибадат залдарын жасап, онлайн 
уағыздар, дұға кештері және сенушілер кездесу-
лерін өткізеді.

Польшада католиктік бағыттағы «Archdiocese 
of Gniezno» атты Discord қауымдастығы Roblox 
ішінде Jasna Góra шіркеуінің виртуалды нұсқа-
сын жасап, онда онлайн месса ұйымдастыруда. 
Бұл тәжірибе Aleteia порталы арқылы кең таны-
мал болды, онда жүздеген адам виртуалды түрде 
бір уақытта қатысу үшін кезекте тұратыны жа-
зылды. Қауымдастық 28 000-нан астам Discord 
қолданушысын біріктіреді және жастарға ли-
тургиялық білім мен діни тәжірибе ұсынады 
(Mauro, 2023).

Сол сияқты Филиппинде «Roblox Filipino 
Catholics» атты қауымдастық жастарға арналған 
Roblox-тағы виртуалды шіркеулерде месса өткі-
зу тәжірибесін жүзеге асыруда. Олар Discord-та 
5000-нан астам мүшесі бар онлайн қауымдастық 
құрып, шынайы өмірдегі католик шіркеуінің 
құрылымын ойын кеңістігіне көшіру арқылы 
сенімді жаңа тәсілмен таныстыруда (Fernandez, 
2024) (6 cурет).



67

Ә. Әлімханова және т.б.

6-cурет – Roblox Filipino Catholics

Бұл мысалдар Roblox платформасында жас-
тар арасында діни қатысудың креативті, қолже-
тімді және интерактивті формаларын көрсетеді. 
Виртуалды шіркеулер тек ойын алаңы емес, со-
нымен қатар сенім, білім және қауымдық сезімді 
дамытудың жаңа алаңына айналып келеді. Ресми 
шіркеу бұл жиналыстар нақты мессаны алмас-
тырмайтынын (яғни қауымдастық шынайы Құ-
дайға құлшылық етуді жүзеге асырмайтынын) 
атап көрсетсе де, дін қызметкерлері оның білім 
беру және әлеуметтік құндылығын мойындай-
ды. Жастар «шіркеуде ойнауға» мүмкіндік алып, 
соның арқасында литургияның құрылымын үй-
ренеді, сондай-ақ өздерін қауымдастықтың бір 
бөлшегі ретінде сезіне алады – бұның бәрі олар-
ға үйреншікті ойын түрінде ұсынылған. 

Minecraft платформасында дін мен ойынның 
тоғысуы жаңа формаларда көрініс табуда. Мыса-
лы, Ұлыбританиядағы CMS ұйымының пионер 
қызметкері Кевин Кольер 2020 жылы COVID-19 
пандемиясы кезінде Minecraft Church қауымдас-
тығын құрды. Бұл виртуалды шіркеу апталық 
кездесулер, Киелі кітап әңгімелерін қайта құру 
және бірлескен дұға сессиялары арқылы жастар-
ды тартуға бағытталған. Қауымдастық мүшелері 
виртуалды әлемде бірге ғибадат ету, Киелі кі-
тапты зерттеу және сенімдерін тереңдету үшін 
жиналады (Church Mission Society, 2021).

Second Life виртуалды әлемінде 2000-жыл-
дардың ортасынан бастап діни қауымдастықтар 
пайда бола бастады. Мысалы, Anglican Cathedral 
of Second Life 2007 жылы құрылған және күн-
делікті ғибадаттар мен Киелі кітапты зерттеу 
сессияларын өткізеді. Бұл виртуалды кеңістік 

физикалық шектеулері бар адамдарға сенімде-
рін тәжірибе жүзінде жүзеге асыруға мүмкіндік 
береді.

2012 жылы Ұлыбританиядағы Эксетер со-
борында теолог және ойын шолушысы Энди 
Робертсон Flower атты PlayStation 3 ойынын 
ғибадат рәсіміне енгізді. Қауым мүшелері гейм-
падты бір-біріне беріп, ойынның музыкасын ғи-
бадаттың фоны ретінде пайдаланды. Бұл тәжіри-
бе ойын мен рухани тәжірибенің үйлесімділігін 
көрсетіп, қатысушылардың үлкен қызығушылы-
ғын тудырды.

Бұл мысалдар виртуалды кеңістіктер мен 
ойын платформаларының сенушілерге жаңа ру-
хани тәжірибелер ұсынудағы әлеуетін көрсете-
ді. Олар дін мен технологияның тоғысуындағы 
креативті тәсілдердің маңыздылығын айқындай-
ды.

Виртуалды шындық (VR) және кеңейтіл-
ген шындық (AR)

VR/AR технологияларының қарқынды да-
муы діни геймификацияға жаңа құралдар қосып 
отыр.  Виртуалды шындық (VR)  қасиетті жер-
лерде немесе қауымдастық ортасында болу әсе-
рін имитациялауға мүмкіндік береді. Жоғарыда 
аталған Labbaik VR (7 cурет) (Arab News, 2023) 
жобасында дулыға киіп отырған пайдаланушы-
лар қажылықтың барлық кезеңдерін виртуалда 
«өтіп», Қағба мен өзге қажыларды 360° көру 
мүмкіндігіне ие болды. Бұл модельдеу сонша-
лықты шынайы әрі пайдалы болғандықтан, оны 
Сауд Арабиясы мен Пәкістан үкіметтері қажы-
ларды сапар алдында үйрету үшін пайдалануда. 



68

Діни геймификация: заманауи технологиялардың дін тәжірибесіне ықпалы

7-cурет – Labbaik VR жобасы 8-cурет – Click to Pray eRosary қосымшасы

Кеңейтілген шындық (AR)  технологиялары 
да дінде қолданыс табуда. Follow JC Go ойыны-
нан басқа (ол AR-технологиялы квест ойыны), 
Ватикан шығарған Click to Pray eRosary жобасы 
мысал бола алады (8 cурет) (Vatican News, 2019). 

Әлеуметтік желілердегі челлендждер де 
діни белсенділікті ойын түрінде ынталандыра-
ды. Twitter, Instagram, TikTok сияқты желілерде 
діни тақырыптағы флешмобтар мен челлендж-
дер кең тараған. Мысалы, #BibleVerseChallenge 
хэштегімен басталған челленджде қатысушы-

лар күн сайын Киелі кітаптан бір үзінді жазып 
бөліседі, ал  #RamadanChallenge  мұсылмандар-
ды күнделікті бір игі іс жасап, оны әңгіме ре-
тінде жариялауға шақырады (9 cурет). Мұндай 
акциялар жеке рухани күш-жігерді көпшіліктің 
қатысуымен ойналатын ойынға айналдырады: 
адамдар тақуалықта бір-бірімен «бәсекелесе-
ді», бірін-бірі шабыттандырады, ұнатулар мен 
пікірлер түрінде виртуалды марапат алады. Бұл 
үрдіс әсіресе жастар арасында айқын көрініс 
тапқан.

     
9-cурет – Instagram желісінде #BibleVerseChallenge хештегі бойынша бүгінгі күнге 83,1 мың 

 жарияланым жасалған. Ал #RamadanChallenge хештегі бойынша 45 мың жарияланым. 

Эмпирикалық бөлім: сандық діндарлық-
тың жағдайлары мен статистикасы

Талдауды нақтылай түсу үшін діни гейми-
фикацияның іс жүзінде қалай көрініс табатынын 
және оны қатысушылардың қалай қабылдайты-
нын көрсететін бірқатар эмпирикалық мәлімет-
тер мен мысалдарды қарастырайық.

Діни цифрлық платформаларды пайдала-
нудың өсуі

Жақында жүргізілген Pew Research Center 
зерттеулері Батыс елдеріндегі сенушілердің ай-
тарлықтай бөлігі діни өміріне цифрлық құрал-
дарды қосқанын көрсетеді (Pew Research Center, 
2023). Мысалы, АҚШ-та ересектердің 37%-ы 



69

Ә. Әлімханова және т.б.

діни мақсаттағы қосымшалар немесе сайттар-
ды (мәтін оқу, дұға ету, медитация немесе ал-
ғыс журналын жүргізу үшін) анда-санда болса 
да қолданатынын айтқан. Шамамен 8–9% мұны 
күн сайын жасайды (тәулігіне ~9% қосымша ар-
қылы қасиетті мәтін оқиды, ~8% қосымша ар-
қылы дұға етеді). Әсіресе жастар мен белсенді 
сенушілер арасында бұл көрсеткіштер жоғары: 
діни  millennials-тардың жартысынан астамы 
цифрлық діни технологиялардың «белсенді 
пайдаланушылары» болып табылады. Еуропада 
да ұқсас үрдіс байқалады: зайырлылық деңгейі 
жоғары болғанына қарамастан, жас христиан-
дар Киелі кітап қосымшаларын, ал жас мұсыл-
мандар Құран/дұға қосымшаларын ықыласпен 
қолданады. Мәселен, Франциядағы сауалнама 
бойынша мұсылман жастарының 50%-ы Құ-
ран немесе дұға оқуға арналған қосымшаны ең 
болмаса бір рет жүктеп алғанын айтқан (Pew 
Research Center, 2023).

Бұл сандар діни қосымшалардың пайдалану-
шылар базасы миллиондарды құрайтынын рас-
тайды. YouVersion қосымшасын әзірлеуші ком-
пания 2017 жылға қарай Киелі кітап қосымшасы 
260 миллион рет жүктелгенін хабарлаған; 2023 
жылға қарай бұл көрсеткіш 500 миллионнан 
асты (ресми баспасөз мәлімдемелеріне сәйкес) 
және қосымша арқылы қасиетті жазбаларды 
оқу уақыты жыл сайын ұлғайып келеді. Сондай-
ақ, Muslim Pro мұсылман қосымшасының бүкіл 
әлем бойынша 100 миллионнан астам белсенді 
қолданушысы бар екенін хабарлады – оны та-
рихтағы ең танымал діни қосымшалардың бірі-
не айналдырады. Демек, діни геймификацияның 
аудиториясы өте кең және тек тар шеңбердегі 
технология әуесқойларымен шектелмейді.

Пайдаланушылардың қатысуы және мі-
нез-құлқы

Қызықты деректер геймификация жағдайын-
да пайдаланушылардың өзін қалай ұстайтыны 
туралы шолулар мен бақылаулардан алынған. 
Жалпы алғанда, адамдар бұл «ойын» рухани 
тәртіп болса да, жеңіске жетуге ұмтылатындығы 
байқалады. Екінші жағынан, эмоциялық мәселе-
лер де туындайды: форумдарда кейбір сенуші-
лер қосымшаның қатесі салдарынан ұзақ уақыт 
жалғасқан дұға «сериясының» үзіліп қалғанына 
наразылық білдіреді. 

Исламдық қосымшаларда да ұқсас үрдіс 
байқалады: рейтингтер мен ұпайлар енгізу тіпті 
бұрын намазды жүйесіз оқып жүрген жандарды 
бес уақыт намазды уақытылы орындауға ын-

таландырған.  Athan  қосымшасын әзірлеушілер 
ұпай жүйесін енгізгеннен кейін барлық күнде-
лікті тапсырмаларды (намаз, ораза және т.б.) 
толық аяқтайтын пайдаланушылар үлесінің арт-
қанын атап өтеді. Батыстағы кейбір мешіттер де 
жергілікті мобильді қосымшалар арқылы экс-
перимент жасаған: мысалы, жамағат жұма на-
мазға қатысқаны немесе қайырымдылыққа үлес 
қосқаны үшін ұпай жинап, оны символикалық 
сыйлықтарға айырбастай алатын жүйелер енгі-
зілген. АҚШ-тағы бір шіркеуде «Bible Bucks» 
атты қосымша іске асырылды: балалар жексен-
білік мектепке келгені үшін ұпай жинап, оларды 
естелік сыйлықтарға «жұмсай» алатын болды. 
Мұндай әдістер мотивацияның шынайылығына 
қатысты пікірталас туғызғанымен, нәтижесінде 
қатысу деңгейін арттырғаны байқалды.

Цифрлық діни бастамалардың табысты тә-
жірибелері Poland Roblox шіркеуі: Roblox плат-
формасындағы поляк виртуалды «архиепархия» 
онлайн құдайы қызмет барысында жүздеген 
қатысушыны жинай алғаны туралы әлеумет-
тік желілерде хабарланған. Мұндай виртуалды 
мессалардың жазбалары YouTube пен Instagram 
желілерінде ондаған мың қаралым мен лайк жи-
нап, ойын форматындағы діни контентке қызы-
ғушылықтың жоғары екенін көрсетті. Бұл фор-
мат қарапайым ғибадатханаға келмейтін, бірақ 
ойын кеңістігінде өздерін еркін сезінетін үлкен 
аудиториямен резонанс тудыратынын дәлелдеді 
(Hutchings, 2017).

Labbaik VR (Ұлыбритания): Arab News мә-
ліметі бойынша, Labbaik VR компаниясы қажы-
лыққа дайындыққа арналған виртуалды трена-
жерін пайдалану арқылы 30 000-ға жуық адамды 
оқытқан (Arab News, 2023). Олардың ішінде 
жасы үлкен, физикалық қажылыққа бара алмай-
тын адамдар да болған. Бұл – геймификациялан-
ған оқыту құралының нақты пайдалы нәтиже 
бере алатынының мысалы.

Chabad Omer App: Chabad.org ресми бло-
гында көрсетілгендей, Омэрді санауға арналған 
қосымша он жылға жуық уақыт бойы белсенді 
қолданылып келеді. Қолданушылар саны мен 
толық аяқтағандар статистикасы дәл көрсетіл-
мегенімен, қосымша пайдаланушылардың діни 
практикасын жүйелеуге көмектесетіні аталып 
өтеді.

Pray.com қосымшасы (АҚШ): Бұл конфес-
сияаралық платформа дұға мен рухани тәжірибе 
үшін пайдаланылатын кеңістікке айналды. Ком-
панияның Braze-пен серіктестігі туралы есепке 
сәйкес, пайдаланушылар белсенділігі артып, ха-



70

Діни геймификация: заманауи технологиялардың дін тәжірибесіне ықпалы

барламаларды ашу және контентті тұтыну көр-
сеткіштері 10-20% аралығында өскен. Гейми-
фикация элементтері (ортақ мақсаттар, жетістік 
белгілері) қолданушылардың ұзақ уақыт бойы 
белсенді болуына ықпал етуде.

Діни лидерлердің көзқарасы
Діни ұйымдар геймификация тенденция-

ларына әртүрлі көзқараспен жауап беруде. 
Кейбіреулері (әсіресе АҚШ-тағы евангелис-
тік шіркеулер ортасында) технологияға бейіл 
және инвестиция құюға дайын. Ірі шіркеулер 
миссияның болашағын көріп, ойын элементте-
рі бар жеке қосымшаларын жасатуда. Католик 
шіркеуі сақтық танытса да, Follow JC Go неме-
се eRosary сынды 

Рим Папасы Франциск монахтарды әлеу-
меттік желілерді  «байыппен әрі ұстамдылық-
пен»  пайдалануға шақырды – цифрлық фор-
маларға қызығушылық тірі қауымдық өмірді 
алмастырмауы керектігін меңзеді. Осылайша, 
конфессиялар ішінде ойын элементтерін қолда-
нудың өлшемі мен тәсілі туралы диалог жалға-
сып жатыр.

Қорытынды

Зерттеу нәтижелері көрсеткендей, діни гей-
мификация батыста маргиналды эксперимент-
тен рухани өмір дамуының танымал бағытына 
айналды. Түрлі конфессиялар: христиандық (ка-
толицизм және протестантизм), ислам, иудаизм 
және жаңа рухани қозғалыстар ойындық цифр-
лық технологияларды өз қажеттіліктеріне бейім-
деп отыр:

- Цифрлық діндарлықтың өсуі: барған сайын 
көбірек сенушілер онлайн белсенділікті офлайн 
тәжірибелеріне қосымша ретінде пайдаланады 
(кейде тіпті ауыстырады да).

- Мультиплатформалылық: діндарларды тар-
ту мобильді қосымшалар, әлеуметтік желілер, 
веб-сайттар, ойындар, VR сияқты барлық қол-
жетімді медиалар арқылы жүзеге асуда.

- Жастарға басым назар:  геймификация 
бастамаларының едәуір бөлігі жас ұрпаққа ба-
ғытталған, себебі ойын форматы оларға етене 
жақын. Мұны Roblox-месса немесе Instagram-
челлендждер сынды жобалардың табысы айғақ-
тап отыр.

- Институционалдық мойындау:  діни меке-
мелер технологиядан бас тартуды қойды – ойын 
қосымшаларына папалық бата беруден бастап 
ресми православиелік оқу ойындарына дейін 
мысалдар бар. Геймификация әуесқойлардың 

бастамасы болудан шығып, ұйымдар деңгейінде 
қолға алынуда. Нәтижесінде дәстүрлі руханият 
цифрлық тәжірибелер арқылы көрініс таба-
тын digital faith атты жаңа мәдениет қалыптасып 
келеді.

Мұның артықшылықтары мен оң әлеуетіне: 
- Белсенділікті арттыру: адамдар дұғаны жиі-

рек оқып, қасиетті мәтіндерді көбірек зерделей-
ді, қауымға жиірек қатысады – егер үдеріс ойын 
түрінде, тартымды форматта ұсынылса.

- Оқу мен білімді ынталандыру: ойын форма-
ты күрделі діни ұғымдарды есте сақтауды және 
түсінуді жеңілдетеді, оқуды қызықты қылады 
(викториналар, тарихи діни оқиғалардың трена-
жерлері және т.б.).

- Қауымдастық қалыптастыру: бірлескен он-
лайн ойындар мен челлендждер географиялық 
шекараларды еңсеріп, сенушілерді біріктіре-
ді – бұл әсіресе диаспоралар мен шағын қауым-
дар үшін құнды екендігін жатқыза аламыз. Бұл 
артықшылықтар тіпті күмәнмен қарайтын кей-
бір қауымдардың да ойын әдістерімен тәжірибе 
жасап көруіне түрткі болуда.

Ал, сонымен қатар, анықталған тәуекелдер 
мен сыни аспектілер қатарына ең басты тәуе-
келдердің бірі ретінде сенімнің инфантилиза-
циясын айтуға болады, кейбір сенушілер мен дін 
жетекшілері аудиторияны үнемі көңіл көтеру 
режимінде ұстау қасиетті қарым-қатынастың 
салтанатты ауырлығын төмендетеді деп қорқа-
ды. Дін тек қызықты тапсырмалардан тұрмайды, 
ол тәртіпті, тыныштықты, терең рефлексияны 
талап етеді. Геймификация сыншылары құлшы-
лықты шоуға, ал дұғаны смартфон қосымшасы-
на айналдыру қаупін ескертеді – бұл Құдаймен 
қарым-қатынас тәжірибесін бос нәрсеге айнал-
дыруы мүмкін.

Екіншіден, деректер құпиясы және этика. 
Сандық діни қызметтер пайдаланушылардың 
мінез-құлқы туралы деректерді жинайды және 
бұл мәліметтерді дұрыс пайдаланбау жанжал-
дарға алып келуі ықтимал. Танымал бір ислам 
қосымшасы өз қолданушыларының геолока-
циялық деректерін үшінші тұлғаға сатқан деген 
айып тағылып, сенушілерде сатқындық сезімін 
туғызды. Компания айыптаудың бір бөлігін жоқ-
қа шығарғанымен, бұл оқиға бір мәселеге назар 
аудартты: адамдар қосымшаға өз рухани өмірле-
рін сеніп тапсырған кезде, деректердің этикалық 
қолданылуын күтеді.

Қорытындылай келе, батыстағы діни гейми-
фикация жай ғана сән қуу емес, цифрлық дәуір-
де сенушілерді тарту тәсілдерінің эволюциясы-
ның табиғи кезеңі болып табылады. Ол оқыту, 



71

Ә. Әлімханова және т.б.

қарым-қатынас және сенім тәжірибесінің жаңа 
әдістерін ұсынып, оларды заманауи адамға тар-
тымды ете алады. Жауапты әрі мағыналы қол-
данған жағдайда, ойын технологиялары руха-
ни тәжірибені мәнін жоғалтпай байыта алады. 
Тәуекелдер назарды және парасатты жетекші-

лікті қажет еткенімен, оларды еңсеруге бола-
ды. Алда діннің ежелгі ақиқаттары әр ұрпаққа 
жаңа интерактивті формалар арқылы ашылып, 
адам мен Құдай арасындағы мәңгілік тарихты 
әр буынның қайта «ойнап шығуына» мүмкіндік 
беретін қызықты жол жатыр.

Әдебиеттер

Arab News (2023, June). VR technology helps Muslims prepare for Hajj. Arabnews. https://www.arabnews.com/node/2311986/
saudi-arabia

Beadle, J. (2022). Of horror games and temples: Religious gamification in contemporary Taiwan. The British Journal of Chinese 
Studies, 12(2), 1–24. https://doi.org/10.51661/bjocs.v12i2.189

Bigitec GmbH (2020). Muslim 3D overview. Muslim3D. https://muslim3d.com
Campbell, H. (2010). When religion meets new media. Routledge. 
Chabad.org. (2023). Omer counter app. Chabad. https://www.chabad.org/tools/omer.html
Church Mission Society (2021, March 22). Welcome to Minecraft Church. Church Mission Society. https://churchmissionsociety.

org/stories/welcome-to-minecraft-church/
Deterding, S., Dixon, D., Khaled, R., & Nacke, L. (2011). From game design elements to gamefulness: Defining “gamification.” 

In Proceedings of the 15th International Academic MindTrek Conference: Envisioning Future Media Environments. ACM.
Fernandez, R. (2024, June 5). The church of Roblox: How young Filipino Catholics are building more inclusive spaces. Rest of 

World. https://restofworld.org/2024/roblox-church-filipino-catholics/
Fundación Ramón Pané. (2018). Follow JC Go press release. BBC news. https://www.bbc.com/news/world-europe-45965025
Hayes, E. (2025, February 13).  Your Bible app streak is impressive, but are you actually learning anything?  Relevant 

Magazine. https://relevantmagazine.com/faith/your-bible-app-streak-is-impressive-but-are-you-actually-learning-anything/
Huizinga, J. (1955). Homo ludens: A study of the play-element in culture. Beacon Press.
Hutchings, T. (2017). Creating church online: Ritual, community and new media. Routledge.
L’Atelier. (2021, February). Are technology and religion such unlikely bedfellows? Latelier BNP Paribas. https://atelier.net/

insights/technology-religion-unlikely-bedfellows
Mani, M., Kavanagh, D. J., Hides, L., & Stoyanov, S. R. (2015). Review and evaluation of mindfulness-based iPhone apps. JMIR 

mHealth and uHealth, 3(3), e82. https://doi.org/10.2196/mhealth.4328
Mauro, J.-P. (2023, January 31).  The surprising trend of virtual Catholic Masses on Roblox. Aleteia.  https://aleteia.

org/2023/01/31/the-surprising-trend-of-virtual-catholic-masses-on-roblox
Pew Research Center (2023, June 2). Use of apps and websites in religious life. https://www.pewresearch.org/religion/2023/06/02/

use-of-apps-and-websites-in-religious-life/
Possamai, A. (2012). Religion and popular culture: A hyper-real testament. P.I.E. Peter Lang.
Rest of World. (2024). Filipino Catholics bring religion to Roblox. GMA news online. https://www.gmanetwork.com/news/

topstories/nation/893363/traslacion-in-roblox-and-minecraft-faith-in-the-digital-realm/story/
ScripturesShare (2023, March 15).  Христианство и геймификация религиозных практик.  Scripturesshare. https://www.

scripturesshare.com/ru/christianity-and-gamification-of-religious-practices/
Vatican News (2019, October).  Vatican launches “Click to Pray eRosary”.  https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/

news/2019-10/click-pray-rosary-smart-digital-device-world-peace.html
Кирьякова, А.  (2025, 19 февраля).  Цифровая религиозность: как технологии влияют на нашу духовную практику. 

4brain. https://4brain.ru/blog/cifrovaya-religioznost/
Шамшидин, К., Бұрханадин, А., Шәкизада, С. (2025). Цифрлық кеңістіктегі ислам. Қазақ кітабы баспасы.
Шумкова, В. А. (2022). Подходы к исследованию религиозных приложений в Digital Religion. Этнография, (4)18, 112–

130. https://doi.org/10.31250/2618-8600-2022-4(18)-112-130

References

Arab News (2023, June). VR technology helps Muslims prepare for Hajj. Arabnews. https://www.arabnews.com/node/2311986/
saudi-arabia

Beadle, J. (2022). Of horror games and temples: Religious gamification in contemporary Taiwan. The British Journal of Chinese 
Studies, 12(2), 1–24. https://doi.org/10.51661/bjocs.v12i2.189

Bigitec GmbH (2020). Muslim 3D overview. Muslim3D. https://muslim3d.com
Campbell, H. (2010). When religion meets new media. Routledge. 
Chabad.org. (2023). Omer counter app. Chabad. https://www.chabad.org/tools/omer.html
Church Mission Society (2021, March 22). Welcome to Minecraft Church. Church Mission Society. https://churchmissionsociety.

org/stories/welcome-to-minecraft-church/
Deterding, S., Dixon, D., Khaled, R., & Nacke, L. (2011). From game design elements to gamefulness: Defining “gamification.” 

In Proceedings of the 15th International Academic MindTrek Conference: Envisioning Future Media Environments. ACM.



72

Діни геймификация: заманауи технологиялардың дін тәжірибесіне ықпалы

Fernandez, R. (2024, June 5). The church of Roblox: How young Filipino Catholics are building more inclusive spaces. Rest of 
World. https://restofworld.org/2024/roblox-church-filipino-catholics/

Fundación Ramón Pané. (2018). Follow JC Go press release. BBC news. https://www.bbc.com/news/world-europe-45965025
Hayes, E. (2025, February 13).  Your Bible app streak is impressive, but are you actually learning anything?  Relevant 

Magazine. https://relevantmagazine.com/faith/your-bible-app-streak-is-impressive-but-are-you-actually-learning-anything/
Huizinga, J. (1955). Homo ludens: A study of the play-element in culture. Beacon Press.
Hutchings, T. (2017). Creating church online: Ritual, community and new media. Routledge.
Kiryakova, А.  (2025, February 19). Cifrovaya religioznost`: kak tehnologii vlyayut na nashu duhovnuyu praktukiu [Digital 

Religiosity: How Technology Impacts Our Spiritual Practice]. 4brain. https://4brain.ru/blog/cifrovaya-religioznost/ (in Russian)
L’Atelier (2021, February). Are technology and religion such unlikely bedfellows? Latelier BNP Paribas. https://atelier.net/

insights/technology-religion-unlikely-bedfellows
Mani, M., Kavanagh, D. J., Hides, L., & Stoyanov, S. R. (2015). Review and evaluation of mindfulness-based iPhone apps. JMIR 

mHealth and uHealth, 3(3), e82. https://doi.org/10.2196/mhealth.4328
Mauro, J.-P. (2023, January 31).  The surprising trend of virtual Catholic Masses on Roblox. Aleteia.  https://aleteia.

org/2023/01/31/the-surprising-trend-of-virtual-catholic-masses-on-roblox
Pew Research Center (2023, June 2). Use of apps and websites in religious life. https://www.pewresearch.org/religion/2023/06/02/

use-of-apps-and-websites-in-religious-life/
Possamai, A. (2012). Religion and popular culture: A hyper-real testament. P.I.E. Peter Lang.
Rest of World (2024). Filipino Catholics bring religion to Roblox. GMA news online. https://www.gmanetwork.com/news/

topstories/nation/893363/traslacion-in-roblox-and-minecraft-faith-in-the-digital-realm/story/
ScripturesShare (2023, March 15).  Христианство и геймификация религиозных практик.  Scripturesshare. https://www.

scripturesshare.com/ru/christianity-and-gamification-of-religious-practices/
Shamshadin, К., Burkhanaddin, А., Shakizada, S. (2025). Cifrlyq kengistiktegi islam [Islam in digital sphere]. Kazakh kitaby 

Press. (in Kazakh)
Shumkova, V. А.  (2022).  Podhodyk issledovaniyu religioznyh prilojenii v Digital Religion [Approaches to Researching 

Religious Applications in Digital Religion]. Этнография, (4)18, 112–130. https://doi.org/10.31250/2618-8600-2022-4(18)-112-
130 (in Russian)

Vatican News. (2019, October).  Vatican launches “Click to Pray eRosary”.  https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/
news/2019-10/click-pray-rosary-smart-digital-device-world-peace.html

Авторлар туралы мәлімет:
Әлімханова Әсел Азаматқызы (корреспондент-автор) – әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті филосо-

фия және саясаттану факультеті дінтану және мәдениеттану кафедрасының PhD докторанты (Алматы, Қазақстан, 
e-mail: asele4ekk@gmail.com)

Кенжеев Омарқожа – әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті философия және саясаттану факультеті 
дінтану және мәдениеттану кафедрасының магистранты (Алматы, Қазақстан, e-mail: kenzheomar26@gmail.com)

Байғараев Жасұлан – әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті философия және саясаттану факультеті 
дінтану және мәдениеттану кафедрасының PhD докторанты (Алматы, Қазақстан, e-mail: asele4ekk@gmail.com)

Бингаман Кирк – Фордхэм университетінің профессоры (Нью-Йорк, АҚШ, e-mail: bingaman@forham.edu)

Information about the authors:
Assel A. Alimkhanova (corresponding author) – PhD Student of the Department of Religious Studies and Cultural Studies of 

the Faculty of Philosophy and Political Sciences, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: asele4ekk@
gmail.com)

Omarkozha Kenzheev  – Master’s Student of the Department of Religious Studies and Cultural Studies of the Faculty of 
Philosophy and Political Sciences, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: kenzheomar26@gmail.com)

Jasulan Baigaraev – PhD Student of the Department of Religious Studies and Cultural Studies of the Faculty of Philosophy and 
Political Sciences, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: asele4ekk@gmail.com)

Kirk Bingaman – Professor of Fordham University (New York, USA, e-mail: bingaman@forham.edu)

Сведения об авторах: 
Алимханова Асель Азаматкызы (автор-корреспондент) – PhD-докторант кафедры религиоведения и культурологии 

факультета философии и политологии Казахского национального университета имени аль-Фараби (Алматы, Казахстан, 
e-mail: asele4ekk@gmail.com).

Кенжеев Омарқожа – магистрант кафедры религиоведения и культурологии факультета философии и политологии 
Казахского национального университета имени аль-Фараби (Алматы, Казахстан, e-mail kenzheomar26@gmail.com).

Байгарев Жасулан – PhD-докторант кафедры религиоведения и культурологии факультета философии и политоло-
гии Казахского национального университета имени аль-Фараби (Алматы, Казахстан, e-mail asele4ekk@gmail.com).

Кирк Бингаман – профессор Университета Фордхэм (Нью-Йорк, США, e-mail: bingaman@forham.edu).

2025 жылы 4 желтоқсанда қайта тіркелді. 
2025 жылы 20 желтоқсанда қабылданды.



© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

73

ҒТАМР 21.15.47						      https://doi.org/10.26577//EJRS20254447

Н. Есмағанбет1* , Н. Өтпенов2 ,  

Н. Қайырбеков1 , А. Кызылжык3

1Л.Н. Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті, Астана, Қазақстан 
2Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Қазақстан 

3Ыстамбұл университеті, Ыстамбұл, Түркия 
*e-mail: bas.imam@mail.ru

КЕҢЕСТІК ҚАЗАҚСТАННЫҢ ДІН ЖӘНЕ ҚОҒАМ ҚАЙРАТКЕРІ  
ДҮЙСЕНБЕК ҚАБЫЛАНБАЙҰЛЫНЫҢ  

ӨМІРІ МЕН ШЫҒАРМАШЫЛЫҒЫ 

Бұл зерттеу Кеңес дәуірінде Қазақстан мен Орталық Азия аумағында діни ахуалды талдауға 
арналған. ХХ ғасырдың алғашқы ширегінде идеологиялық қысым мен атеистік саясат жағдайында 
діни өмірдің ерекшеліктері, ислам ғұламаларының рөлі және халық арасындағы діни тәрбиенің 
сақталуы зерттелді. Зерттеудің негізгі мақсаты Дүйсенбек Қабыланбайұлының діни қызметі мен 
ғылыми мұрасын қарастыру арқылы кеңестік кезеңдегі ислам дәстүрлерін сақтау тетіктерін, 
діни сана мен рухани ағартушылығын саралау. Жұмыстың ғылыми мәні зерттеудің мақсатына 
сәйкес – кеңестік кезеңдегі діни өмірді тарихи және әлеуметтік контекстіде талдау арқылы 
ислам тарихының белгілі бір аспектілерін ашу. Тәжірибелік мәні діни білім беру, рухани тәрбие 
беру және мәдени мұраны сақтау саласында ұсыныстар жасауға мүмкіндік береді. Зерттеуде 
тарихи-ғылыми әдіс, салыстырмалы талдау, архивтік құжаттар мен қолжазбаларды зерделеу, іс-
тәжірибелік бақылау сияқты әдістер қолданылды. Бұл әдістер Дүйсенбек Қабыланбайұлының 
қызметін толық әрі дәл сипаттауға мүмкіндік берді. Зерттеу барысында ислам дәстүрлерінің 
кеңестік қысымға қарамастан сақталып, ұрпақтан ұрпаққа жеткізілгені анықталды. Дүйсенбек 
Қабыланбайұлының ғылыми еңбектері, діни материалдарды жинақтауы және қоғамға жеткізуі 
ислам қағидаттарын қоғам талабына сай бейімдеудің тиімді жолын көрсетті. Бұл жұмыс қазақ 
қоғамында діни сана мен рухани ағартушылықтың қалыптасуына, ислам тарихының зерттелуіне 
үлес қосады. Сондай-ақ діни мұра мен дәстүрлерді тарих тұрғысынан түсінуге мүмкіндік береді. 
Зерттеу нәтижелері қазіргі заманғы діни білім беру жүйесінде, рухани тәрбие беру шараларында, 
мәдени және діни мұраны сақтау ісінде қолдануға болады. Дүйсенбек Қабыланбайұлының 
тәжірибесі дәстүрлі исламды қазіргі өмір жағдайына бейімдеуге үлгі болары сөзсіз.

Түйін сөздер: ағартушы, дін, дәстүр, шариғат, ислам

N. Yesmaganbet1*, N. Otpenov2, N. Kairbekov1, A. Kizilcik3

1L.N. Gumilyov Eurasian National University, Astana, Kazakhstan 
2Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan 

3Istanbul University, Istanbul, Turkey 
*e-mail: bas.imam@mail.ru

The life and legacy of Duysenbek Qabylanbayuly:  
a religious and public figure of soviet Kazakhstan

This study is devoted to the analysis of the religious situation in Kazakhstan and Central Asia during 
the Soviet period. In the first quarter of the 20th century, under ideological pressure and atheist poli-
cies, the features of religious life, the role of Islamic scholars, and the preservation of religious education 
among the population were examined. The main purpose of the study is to investigate the religious 
activities and scientific legacy of Duysenbek Kabylanbaiuly in order to identify the mechanisms for 
preserving Islamic traditions during the Soviet period, as well as religious consciousness and spiritual 
enlightenment. The study aims to demonstrate scientific methods for adapting Islamic norms to public 
life. The scientific significance of the work lies in the analysis of religious life in the Soviet period within 
a historical and social context, which allows revealing certain aspects of Islamic history. The practical 
significance is the possibility of applying the research results in the fields of religious education, spiritual 
upbringing, and the preservation of cultural heritage. The study employed historical-scientific methods, 
comparative analysis, examination of archival documents and manuscripts, as well as practical obser-
vation. These methods made it possible to fully and accurately describe the activities of Duysenbek 

https://doi.org/10.26577//EJRS20254447
https://orcid.org/0009-0003-9176-2165
https://orcid.org/0009-0007-6122-6192
https://orcid.org/0009-0005-1786-4686
https://orcid.org/0000-0002-7503-215X
mailto:bas.imam@mail.ru
mailto:bas.imam@mail.ru


74

Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы 

Kabylanbaiuly. During the study, it was established that Islamic traditions were preserved despite So-
viet pressure and were transmitted from generation to generation. Duysenbek Kabylanbaiuly’s scholarly 
works, his collection of religious materials, and their dissemination to society demonstrated effective 
ways of adapting Islamic teachings. The work contributes to the development of religious consciousness 
and spiritual enlightenment in Kazakh society, as well as providing a historical understanding of religious 
heritage and traditions. The results of the study can be applied in the modern system of religious educa-
tion, spiritual upbringing programs, and activities for preserving cultural and religious heritage. Duysen-
bek Kabylanbaiuly’s experience serves as an example of adapting traditional Islam to contemporary life 
conditions.

Keywords: educator, religion, traditions, sharia, Islam

Н. Есмаганбет1*, Н. Утпинов2, Н. Каирбеков1, А. Кызылджик3

1Евразийский национальный университет имени Л.Н. Гумилёва, Астана, Казахстан  
2Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан 

3Стамбульский университет, Стамбул, Турция 
*e-mail: bas.imam@mail.ru

Жизнь и творчество религиозного и общественного деятеля 
 советского Казахстана Дюйсенбека Кабыланбайулы

Данное исследование посвящено анализу религиозной ситуации в Казахстане и Центральной 
Азии в советский период. В первой четверти XX века в условиях идеологического давления и 
атеистической политики изучались особенности религиозной жизни, роль исламских ученых и 
сохранение религиозного воспитания среди населения. Основная цель исследования – изучение 
религиозной деятельности и научного наследия Дуйсенбека Кабыланбайулы с целью выявления 
механизмов сохранения исламских традиций в советский период, а также религиозного созна-
ния и духовного просвещения. Исследование направлено на демонстрацию научных методов 
адаптации исламских норм к общественной жизни. Научная значимость работы заключается в 
анализе религиозной жизни советского периода в историческом и социальном контексте, что 
позволяет раскрыть отдельные аспекты истории ислама. Практическая значимость заключает-
ся в возможности применения результатов исследования в сфере религиозного образования, 
духовного воспитания и сохранения культурного наследия. В исследовании использовались 
историко-научный метод, сравнительный анализ, изучение архивных документов и рукописей, 
а также практическое наблюдение. Эти методы позволили полностью и точно описать деятель-
ность Дуйсенбека Кабыланбайулы. В ходе исследования было установлено, что исламские тра-
диции сохранялись, несмотря на советское давление и передавались из поколения в поколение. 
Научные труды Дуйсенбека Кабыланбайулы, его сбор религиозных материалов и их донесение 
до общества показали эффективные способы адаптации исламского вероучения. Работа вносит 
вклад в формирование религиозного сознания и духовного просвещения в казахском обществе, 
а также позволяет исторически понять религиозное наследие и традиции. Результаты исследова-
ния могут быть использованы в современной системе религиозного образования, мероприятиях 
духовного воспитания и в деятельности по сохранению культурного и религиозного наследия. 
Опыт Дуйсенбека Кабыланбайулы служит примером адаптации традиционного ислама к совре-
менным жизненным условиям.

Ключевые слова: просветитель, религия, традиции, шариат, Ислам

Кіріспе

Ғалымның, діни ағартушының өмір сүру 
кезеңі Қазақстан Кеңес Одағының құрамында 
одақтас республика болған, Кеңес өкіметі билік 
жүргізген тұсқа тура келді. ХХ ғасырдың басын-
да Кеңес Одағы құрылды, оның құрамына Ор-
талық Азия елдері мен Қазақстан да кірді (Нур-
тазина, 2008). Бұл уақыт діндарлар үшін қиын, 
тіпті күрделі кезең болды, өйткені халық арасын-
да діни және әсіресе исламдық негіздерді жою 
процестері күшейді. Билік діни мәселелер мен 
наным-сенімдерді зерттеуге, діни күнтізбеге мән 

беріп, Құрбан айт немесе Ораза айт сияқты діни 
мерекелерді тойлауға, мұсылмандық кітаптар 
мен оқулықтарды оқуға, бастауыш мектептерде 
діни ұстанымдармен оқуға толық тыйым салды 
(Нургалиева, 2005). Қазақстан туралы айтатын 
болсақ, ол кезде ол Қазақ Кеңестік Социалистік 
Республикасы деп аталды және бұл бағытта мә-
селелер аз болған жоқ. Оңтүстік Қазақстан об-
лысының бір ауданында ғана 30 мешіттің 30-ы, 
ал Батыс Қазақстанда барлық діни ғимараттар, 
соның ішінде мешіттер, медреселер, т.б. жабыл-
ды. 1920 жылдары Қазақ КСР аумағында түркі 
емлесін реформалау жөніндегі комиссия белсен-



75

Н. Есмағанбет және т.б.

ді жұмыс істеп, соның нәтижесінде араб графи-
касы кириллицаға көшті. Араб графикасынан 
кириллицаға көшу халықтың сауаттылық деңге-
йін арттыруға оң әсер етті, 1940 жылдарға қарай 
ол 80 пайызды құрады.

Кеңестік кезеңдегі діни ағартушыларының 
қызметін зерттеу қатаң мемлекеттік саясат жағ-
дайында рухани құндылықтарды сақтау және 
бейімдеу үдерістерін түсінудің маңызды та-
қырыбы болып табылады. Кеңес Одағында дін 
буржуазиялық идеологияның құралы ретінде 
танылды, ол жаппай секуляризация және рухани 
институттарды басып-жаншу саясатын жүргізді 
(Wilfred Cantwell Smith, 1957). Сонымен бірге 
әртүрлі аймақтардағы, соның ішінде Орталық 
Азиядағы діни жетекшілер дәстүрлерді жаңа 
шындыққа бейімдей отырып, сақтаудың стра-
тегияларын әзірледі. Бұл процестерді талдау 
мәдениеттер мен рухани тәжірибелердің өзара 
әрекеттесу механизмдерін анықтауға, сондай-
-ақ шектеулер жағдайында әлемдік діни ойдың 
жергілікті рухани идеялардың қалыптасуына 
қалай әсер еткенін анықтауға мүмкіндік береді. 
Жұмыста діни білім берудің түрлі аспектілері 
жаһандық және қазақстандық үдерістер кон-
текстінде зерттелді, сонымен қатар кеңестік ке-
зеңдегі Қазақстанның негізгі діни және мәдени 
ағарту қызметкерлерінің қызметі қарастырыл-
ды. Бұл дүниежүзілік және жергілікті деңгейдегі 
діни білім берудегі теориялық тәсілдер болды. 
Дүниежүзілік деңгейде және Кеңес Одағындағы 
діни институттарға әсер ететін секуляризация-
ның ерекшеліктері зерттелді. Бұл процестер діни 
идеялардың саяси қысым мен қатаң мемлекеттік 
бақылау жағдайында сақталуына және өзгеруіне 
әсер етті. 

Сондай-ақ Еуропадағы модернизациямен 
және мәдени алмасумен қатар жүрген діни жаң-
ғыру тенденциялары зерттелді. Діни құндылық-
тар туралы еуропалық идеялардың Орталық 
Азияға, оның ішінде Қазақстанға ену жолдарын 
және бұл идеялардың діни және білім беру үде-
рістерінде қалай көрініс тапқанын зерттеу ма-
ңызды болды. Онда Қазақстандағы жергілікті 
рухани көшбасшылардың дәстүрлі рухани мұра-
ны сақтай отырып, еуропалық діни ойдың эле-
менттерін кеңестік идеология контекстіне қалай 
бейімдегені зерттелді.

Кеңес Одағы тұсында Қазақстандағы діни 
ахуал әлсіреді, оның жан-жақты толыққанды 
дамуға қауқары болмады. Кеңестік кезеңде Қа-
зақстандағы жергілікті халық арасында негізгі 
дін ханафи мәзһабындағы (мектеп) сүнниттік 

ислам болды (Баишев, 1981). Қазақстанда көп-
теген мешіттер мен медреселер сақталып қалды, 
бірақ олар енді дінге тірек қызметін атқармай, 
негізінен тарих және этнография нысандары ре-
тінде пайдаланылды. Кеңес үкіметінің дінге қа-
тысты қатаң саясатына қарамастан, адамдар өз 
негіздерін, салт-дәстүрін, дінін сақтауға тырыс-
ты. Кеңестік Қазақстанда ресми түрде болмаса 
да, халық арасында діни мәдениет пен оның 
құндылықтарын сақтауға тырысқан, сол кезде-
гі кеңес өкіметі тарапынан бірнеше рет қуғын-
сүргінге ұшырап, жазаланған білімді, сауатты 
имамдар мен молдалар көп болды.

Кеңес Одағы кезінде Орта Азия мен Қазақ-
стан өңіріндегі осындай діни сауат иелерінің 
қатарында Дүйсенбек Қабыланбайұлы да бар. 
Ол әрқашан адамдардың қоғамдық және жеке 
өміріндегі діни фактордың рөлі қайтадан арта 
бастаған уақыт келеді, бұл діни мәселе тарихын 
жаңа теориялық және әдістемелік позициялар-
дан зерттеуді қажет етеді деген пікірді ұстанды. 
Діни мәдениеттің құндылықтары сұранысқа ие 
болады, өйткені дін әрбір халықтың өмірінде 
маңызды рөл атқарады және оның мәдениеті-
нің ажырамас бөлігі болып табылады. Бірақ бұл 
ойлардың барлығы осы кезеңде қиын және қа-
былданбайтын болды, өйткені кеңестік кезеңде 
барлық діни ағымдар мен діндерге тыйым са-
лынған.

Мемлекеттегі діни ахуалға қатысты оқылған 
және зерттелген көптеген кітаптарға ғылыми 
қорытынды жасап, талдау жасай отырып, Ке-
ңес өкіметі тұсындағы діни ахуалдың жай-күйін 
және халықтың рухани-діни мұрасының даму 
динамикасын бағалай отырып, сол кездегі дінді 
ұстанатын мұсылман ағартушыларға өз дінінің 
барлық сұлулығы мен құндылықтарын сақтап, 
кейін оны қарапайым халыққа жеткізу оңай бол-
ған жоқ деп айта аламыз. Мұның барлығына ең 
алдымен, жалпы мемлекеттегі дін мәселесіне қа-
тысты Кеңес өкіметінің қатаң және қиын режимі 
кедергі болды.

Мұрағат құжаттарына сүйене отырып, ХХ 
ғасырдың 30-70 жылдарындағы дінге байланыс-
ты қабылданған заңдар мен діни жағдайларға 
көптеген ғылыми талдаулар жасауға болады. 
Бірақ сол кездегі қазақ қоғамының ұстанымы 
мен діни ахуалының ақиқаттығын көрсету үшін 
жеке кітапхана қорында сақтаулы тұрған діни 
саладағы бірегей қолжазба кітаптар мен сирек 
кездесетін әдебиеттерге классикалық талдау 
жүргізе отырып, терең діни таным иесі, интел-
лектуалдық қасиеті жоғары қазақ ағартушысы, 



76

Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы 

дін қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының 
тұлғасын анықтаумен тоқталғымыз келеді.

ХХ ғасырдың 30-жылдарының өзінде біз 
ескі дәстүрлі қоғамның жаңа социалистік қо-
ғамға айналуын көріп отырмыз, бұл да қазақс-
тандық қоғамның дамуына үлкен әсер етті. 
Орталық Азия мен Қазақстан өзінің көпұлт-
тылығымен, көп құрылымды экономикалық 
дамуымен және әлеуметтік дамудың әркелкі-
лігімен ерекшеленді, бұл дінге қарсы кеңестік 
саясатты жүзеге асыруды айтарлықтай қиын-
датты. Аумақ халқы дәстүрлі түрде өзінің жо-
ғары діндарлығымен ерекшеленді, бұл тарихи 
дәстүрлермен, қала халқымен салыстырғанда 
ауыл халқының басымдығымен, ұлттық құ-
рамының алуандығымен және жергілікті діни 
орындардың медреселер мен мешіттердің бел-
сенділігімен байланысты болды.

Шыны керек, Кеңес өкіметі тұсында бүгінгі 
жас ұрпақ біле бермейтін қаншама зиялы қауым, 
дін ғұламалары қиын-қыстау кезеңде өмір сүр-
ді. Яғни, сол кездегі сауатты азаматтар өздерінің 
ішкі рухани құндылықтарына сай келмейтін қа-
ғидалармен өмір сүруге мәжбүр болды. Бұл кез-
де ұлтымыздың өзіне тән мәдениетіне, тарихи 
болмысына, дүниетанымына сай келмейтін жаңа 
заң, жаңа талап аясында бүкіл халықты күштеп 
бағындыру саясаты жүргізіліп жатты. Бұл сая-
сатқа ашық қарсылық көрсеткендер жазаланды, 
лагерьлерге жіберілді, тіпті атылды. Бұл бізге 
қазіргі мұрағат құжаттарында кездесетін факті-
лер мен деректерден белгілі. Бірақ мұндай дін-
дар, сауатты ағартушылар арасында көп адам-
дар енді ашық қарсылық көрсетпей, өздерінің 
саналы өмірін ұлтына, бүкіл адамзатқа пайдалы 
етуге барынша байыптылықпен ұмтылды. Бірақ, 
өкінішке орай, Кеңес үкіметінің саяси ұмтылы-
сы мен мақсаты мүлде басқа еді. Кеңес үкіме-
ті дінді большевизм мен коммунизмнің толық 
идеологиясын орнату жолындағы елеулі кедергі 
ретінде қарастырды. 

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және мақ-
саты мен міндеттері

Зерттеу жұмысы Дүйсенбек ақсақалдың жи-
нақтаған діни материалдары мен қолжазбалары-
ның ғылыми құндылығын бағалауға мүмкіндік 
береді. Оның еңбектері тек жеке тұлғаның қыз-
метін сипаттап қана қоймай, кеңес дәуіріндегі 
қоғамдағы діни тәжірибелерді, білім беру жүйе-
сін және ислам ілімдерінің таралуын жан-жақ-
ты көрсетуге арналған. Бұл материалдар қазіргі 

заманғы зерттеушілерге исламдық ғылымның 
дамуын, діни құндылықтарды сақтау әдістерін 
және халықтың рухани өмірін тарихи тұрғыдан 
талдауға нақты деректер береді.

Зерттеу барысында Дүйсенбек ақсақалдың 
қызметі аймақтық мәдениет пен дәстүрлердің 
дамуына қосқан үлесі де қарастырылады. Оның 
іс-тәжірибесі арқылы діни тәрбиенің, рухани 
ағартушылықтың және исламдық мәдени мұра-
ның ұрпаққа жеткізілуі жүзеге асырылды. Со-
нымен бірге, бұл зерттеу қазіргі заманғы діни 
білім беру және рухани тәрбие саласында қол-
данылатын практикалық ұсыныстарды әзірлеу-
ге, қоғамдағы мәдени және діни сабақтастықты 
нығайтуға мүмкіндік береді.

Зерттеу жұмысының нысаны – тұлғаның өмір 
жолын зерттеу арқылы кеңес кезеңіндегі діннің 
шынайы күйін, рухани сабақтастықты және ұлт-
тық дүниетанымның беріктігін айқындау. Кеңес 
дәуіріндегі діни ахуалды Дүйсенбек ақсақалдың 
өмірі мен ағартушылық қызметі арқылы талдап, 
оның өңірлік ислам дәстүрін сақтаудағы рөлін 
анықтау. 

Зерттеудің міндеттері: Кеңестік дін саясаты-
ның Қазақстандағы әсерін сипаттау; Дүйсенбек 
ақсақалдың өмірбаяны мен діни біліміне шолу 
жасау; оның ағартушылық және молдалық қыз-
метінің негізгі бағыттарын айқындау; отбасында 
сақталған діни мұраның ғылыми құндылығын 
көрсету; рухани еңбегінің аймақтық мәдениет-
тегі орнын бағалау.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы

Зерттеудің әдістері ретінде тарихи деректер-
ді жүйелі түрде талдау, салыстырмалы тарихи 
талдау, биографиялық әдіс, контенттік талдау, 
анализ бен синтез, индукция мен дедукция, абст-
ракциялау және модельдеу секілді ғылыми-тео-
риялық әдістер қолданылды.

Зерттеу бірнеше кезеңнен тұрды: алдымен 
кеңестік кезеңдегі дін саясаты мен қазақ дала-
сындағы исламдық ағартушылыққа қатысты 
әдебиеттерге шолу жасалды; кейін мұрағат ма-
териалдары, ауызша деректер және қолжазба 
мұралар жинақталды; соңғы кезеңде алынған 
деректер талданып, Қабыланбайұлы Дүйсенбек-
тің ағартушылық қызметіне қатысты қорытын-
дылар жасалды.

Зерттеу нәтижелері кеңестік дәуір жағда-
йында исламдық дәстүрдің сақталу тетіктерін 
тереңірек түсінуге, сондай-ақ діни ағартушы 
тұлғалардың қоғамдық сананы қалыптастыруда-



77

Н. Есмағанбет және т.б.

ғы рөлін ғылыми тұрғыдан бағалауға мүмкіндік 
береді. Сонымен қатар зерттеу қорытындылары 
аймақтық тарих, діни білім беру, мәдени саясат 
секілді салаларда діни дәстүрлердің маңызын 
ескеру қажеттілігін айқындайды.

Зерттеу материалдары ретінде кеңестік ке-
зеңдегі дінге қатысты ресми құжаттар, мұра-
ғаттық жазбалар, Дүйсенбек ақсақалдың жеке 
кітаптары мен қолжазбалары, оның қызметіне 
қатысты ауызша деректер, этнографиялық мә-
ліметтер және тақырыпқа байланысты отандық 
және шетелдік зерттеушілердің еңбектері пайда-
ланылды.

Зерттеу сұрақтары «Кеңестік кезеңдегі діни 
саясат қазақ қоғамының рухани өміріне қалай 
әсер етті? Ағартушы тұлғалар исламдық білімді 
қандай жолмен сақтады? Дүйсенбек Қабылан-
байұлының қызметі өңірлік діни дәстүрдің сақ-
талуына қандай үлес қосты?» деген мәселелер 
аясында анықталды.

Нәтижелері және талқылау

Қазақстандық ғалым Г.Д. Мұхтарова дін мен 
мемлекет арасындағы заңнамалық және құқық-
тық қатынастардың екі кезеңін жазып көрсете-
ді. Атап айтқанда, 1917-1928 жылдар аралығы 
Кеңестік Қазақстандағы мемлекет-дін қатынас-
тарының алғашқы кезеңі болып табылады. Бұл 
кезеңде мемлекет-дін қарым-қатынасының ке-
ңестік үлгісінің, дін және шіркеу туралы қаулы-
лардың дамуы және оларды жүзеге асырудың 
басталуы болды. Екінші кезең 1929-1942 жыл-
дар аралығы бітіспес құдайсыздық пен дінге 
қарсы террордың салтанат құру кезеңі ретінде 
атап көрсетіледі. Дін саясатын қатаңдату бағы-
тында түзету Бүкілресейлік Орталық Атқару Ко-
митеті мен РКФСР Халық Комиссарлары Кеңе-
сінің 1929 жылғы 8 сәуірдегі «Діни бірлестіктер 
туралы» Қаулысымен қамтамасыз етілді» (Pipes 
Richard, 1960).

Қоғамға ықпалын сақтап қалуға тырысқан 
Кеңес үкіметі бастапқыда ұлттық және діни 
факторларға мұқият көңіл бөлді. Мұсылмандар 
санының көптігі мен ұлттық өңірлерден айы-
рылғысы келмеуі Кеңес үкіметін олардың құр-
метіне ие болуға бағытталған саясатты икемді 
жүргізуге итермеледі. Ерекшелігі, Кеңес үкіметі 
үшін исламға деген көзқарас мұсылман аймақта-
рында режимнің өмір сүру мүмкіндігімен байла-
нысты болды. Бірқатар зерттеушілер атап өткен 
исламға деген көзқарастың екі жақтылығы осы-
дан туындайды: бір жағынан оған қарсы кескі-

лескен күрес, екінші жағынан ынтымақтастыққа 
ұмтылу. 

Кеңес Одағында дін қатаң секуляризация 
және атеизм саясатын ұстанған мемлекеттің 
үнемі қысымына ұшырады. 1920 жылдары бас-
талған дінбасылар мен діни ұйымдарға қарсы 
қуғын-сүргін шіркеулердің, мешіттердің және 
басқа да діни ғибадат орындарының жаппай жа-
былуына, сондай-ақ діни қызметкерлердің тұт-
қындалуы мен қудалануына әкелді (Frank Allen, 
2001). Атеизм саясаты діни дүниетанымды ғы-
лыми-материалистік көзқараспен алмастыруға 
ұмтылды, бұл ағартушылық және діни инсти-
туттарға қатты әсер етті. Алайда, мемлекеттің 
қатал саясатына қарамастан дін жасырын түрде 
өмір сүре берді (Abul-Fazi Ezzati, 1994). Қазақс-
танда және Орталық Азияның басқа республика-
ларында діни жетекшілер қатаң бақылау жағда-
йында рухани дәстүрлерді сақтаудың жолдарын 
іздестірді. Көптеген діни ілімдер ұрпақтар ара-
сындағы байланысты сақтап, рухани мұраны 
қолдайтын отбасылық ортада немесе астыртын 
қауымдастықтарда берілді. КСРО-дағы атеизм 
саясаты елдегі діни ойлардың дамуына да әсер 
етті. Қоғамдық діни талқылаулар мен іс-шара-
ларға тыйым салынғандықтан, теологтар мен 
діни жетекшілер өз идеяларын білдірудің жаңа 
түрлерін іздеуге мәжбүр болды. Бұл діни фило-
софияның дамуына әкелді, ол қуғын-сүргін жағ-
дайында жасырын болды, бірақ Кеңес Одағында 
діни білім беру және рухани мұраны сақтау үшін 
маңыздылығы кем емес. Мемлекеттің қатал сая-
сатына жауап ретінде Кеңес Одағында дін жаңа 
жағдайларға бейімделуге мәжбүр болды. 1940 
жылдары, Екінші Дүниежүзілік соғыстан кейін 
Кеңес үкіметі дінге деген көзқарасын жұмсарт-
ты, бұл кейбір діни институттардың ішінара қал-
пына келтірілуіне мүмкіндік берді. Дегенмен, 
діни көшбасшылар қатаң бақылауда болды және 
олардың қызметі мемлекеттік шеңберлермен 
шектелді (Robert D. Crews, 2006).

Қазақстандағы және Орталық Азияның бас-
қа аймақтарындағы діни жетекшілер өздерінің 
жұмыс әдістерін кеңестік режимге бейімдеді. 
Мұсылман жетекшілері, әсіресе діни бірегейлік-
ті сақтаудың негізі ретінде халықтық әдет-ғұ-
рыптар мен мәдениетті пайдалана отырып, діни 
дәстүрлерді сақтауға тырысты (Сaидбaев, 1978). 
Бұл кезеңде Орталық Азияда сопылық тәжіри-
белер белсенді дамып, жабық қауымдастықтар-
да рухани дәстүрлерді сақтауға мүмкіндік берді. 
Кеңес өкіметі тұсында дінді бейімдеу мемлекет 
талаптарына сай келетін діни қызметтің құқық-



78

Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы 

тық нысандарын құруды да қамтыды. Атап айт-
қанда, діни жетекшілердің қызметін бақылайтын 
және діни ұйымдар мен мемлекет арасындағы 
байланысты қамтамасыз ететін Орталық Азия 
және Қазақстан мұсылмандары діни басқармасы 
сияқты ресми діни құрылымдар құрылды. 

Қазақстандағы діни ой-пікірдің дамуы ке-
ңестік кезеңде қатаң мемлекеттік бақылау жағ-
дайында өтті, бірақ бұл рухани жетекшілердің 
қызметін жалғастыруға кедергі болмады. КСРО-
ның басқа республикалары сияқты Қазақстанда 
да дін ұлттық болмыс пен рухани құндылық-
тарды сақтауда маңызды рөл атқарды. Діни же-
текшілер қуғын-сүргінге қарамастан жергілікті 
қауымдастықтармен байланысын үзбей, руха-
ни білімдерін ауызша дәстүрлер мен жасырын 
жиындар арқылы жеткізді (Малашенко, 1996). 
Кеңестік секуляризация жағдайында Қазақстан-
да діни ой шектеулі шеңберде дамыды, бірақ 
бұл діни білім мен дәстүрді қолдайтын рухани 
қауымдардың қалыптасуына кедергі бола алма-
ды. Мысалы, көптеген мұсылман қауымдасты-
ғының жетекшілері халықаралық діни орталық-
тармен байланыста болды, бұл оларға дәстүрлі 
ислам мәдениетінің элементтерін сақтауға мүм-
кіндік берді (Иванов, Трофимов, 2004). Рухани 
мұраны сақтауда сопылық бауырластықтар да 
маңызды рөл атқарды. Қазақстандағы діни ой-
пікірдің дамуында қуғын-сүргін жағдайында өз 
білімдерін рухани дәстүрді сақтауға жұмсаған 
дін ағартушылары ерекше рөл атқарды. Олар-
дың қызметінің нәтижесінде Қазақстанның мә-
дени өмірінде маңызды рөл атқарып келе жатқан 
рухани мұраның елеулі бөлігін сақтауға мүмкін-
дік туды. 

Шындығында, бұл кезеңдерде қазақ хал-
қының әдет-ғұрпы, салт-дәстүрі, жалпы дүние-
танымы мұсылмандық қағидалармен үйлесім 
тауып, тұтастай бірігіп, тұтастай ұқсас болды 
(Мустафина, 1992). Тарихи деректерге сүйенсек, 
ата-бабаларымыз 751 жылы «Атлах шайқасы» 
кезінде ислам дінімен танысып, араб мұсылман 
әлемімен араласа бастаған (Исахан, Сатыбал-
диева, 2022, Есімқұлов, 2018). Ал бұлтартпас 
дәлел ретінде 942-1210 жылдар аралығында та-
рихи сахнада өзіндік орны бар Қарахан мемле-
кетінің құрылуын және Х ғасырдың ортасында 
исламның Қарахан қағанатының мемлекеттік 
дініне айналуын келтіруге болады. Бір сөзбен 
айтқанда, қазақ халқының ұлттық болмысы, ғы-
лым-білімі, салт-дәстүрі, әдет-ғұрыптары ислам 
дінінің қағидаларымен үндеседі. Қазақ халқы-
ның ғана емес, жалпы Орталық Азияның түркі 

халықтарының мәдени-рухани болмысы ислам 
дінінің құндылықтарымен тікелей байланысты 
(Ораз, 2018). Исламның Орта Азия елдеріне, 
Қазақстанға жеткен кезі – түркі халықтарының 
басын қосып, мұсылман түркі дүниетанымын 
қалыптастырғаны тарихи шындық.

Мұсылман дүниетанымы – өте кең ұғым. 
Біздің жағдайда оны объективті әлемге, ондағы 
адамның орны, адамның өзін қоршаған шын-
дыққа, қоғамға қатынасы, оның наным-сенім-
дері, идеалдары, құндылық бағдарлары, діни 
өмірі мен қызметі туралы көзқарастардың аса 
жалпыланған жүйесі деп түсінеміз. Өзінің әлеу-
меттік спектрінде дүниетаным идеологияның 
негізі бола алады, ал дүниетанымның дамуы 
жеке адамның ғана емес, белгілі бір әлеуметтік 
топтың, халықтың немесе ұлттың кемелденуінің 
елеулі көрсеткіші болып табылады (Султaнгa-
лиевa, 1998). Бізді, түркілерді біріктіретін дүние-
таным түркілердің жаратылыс, адам және дүние 
туралы төл түсініктерінен бастау алатын, дін ға-
лымдары мен теологтар жазған қолжазбалар мен 
кітаптар негізінде қалыптасқан көзқарастар мен 
құндылықтардан тұрады. Бірақ бұл уақытта Ке-
ңес Одағында халықтың зайырлы өмір салтына 
бағытталған қалың бұқарасы болғанын атап өт-
кен жөн (Қамзабекұлы, 2008). 

Бұл жерде, бәлкім, сонау орта ғасырларда-
ғы мұсылман түркі халықтарының қайталанбас 
тұлғалары туралы айта кету де керек шығар. Ке-
шегі Алаш зиялыларын дүниеге әкелген, бүгін-
гі Қазақстан халқын тәуелсіздікке тәрбиелеуші ​​
ата-бабалардың діні мен әдет-ғұрпы, салт-дәс-
түрі мен ұлттық болмысы қаншалықты берік 
болғанын дәлелдеудің қажеті жоқ. Мұны бәрі-
міз жақсы білеміз және мойындаймыз. Өзі үшін 
емес, ұлты үшін, елдің жарқын болашағы үшін 
жанын аямай, қажет болса жанын беруге дайын 
ұрпақ өсірді (Қозыбаев, 2009). Расында да, ата-
баба тәрбиесін бойына сіңірген сол кездегі аза-
маттардың көпшілігі тым болмаса халқына қыз-
мет етті. Әлихан Бөкейхановтың бүгінде бізді 
шабыттандыратын «Тірі болсам, қазаққа қызмет 
етемін» деген сөзінен ғибратты нұсқау алуға бо-
лады (Қойшыбаев, 2001).

Өкініштісі, елімізде қаншама осындай 
адамдар өмір сүргенін біз ойланбаймыз. Олар 
өздерін «тануы», «білуі» жағын ойламай, ұлтқа, 
оның руханиятына қызмет етті. Ең маңызды-
сы – олар «бұл өздерінің азаматтық борышы» 
екенін білді. Қаншама азаматтар уәдесінде тұ-
рып, ұлт болашағы үшін жанын қиды. Бүгінгі 
біздің парызымыз өткенді еске алып, ой елегі-



79

Н. Есмағанбет және т.б.

нен өткізіп, тиісті білім алу. Өкініштісі, тарих-
тың куәсі болған қаншама адам көргенін жұрт-
шылыққа ауызша жеткізсе де, дүниеден озып 
кетті. Қазіргі заман талабына келгенде жазба 
деректерге көбірек жүгінеміз. Соған қарамас-
тан құнды мұра – сирек басылымдарда шық-
қан, шығыс тілдерінде ата-баба әулеттерінің 
отбасыларында, отбасылық жеке қорларда жа-
зылған бірегей қолжазбалар мен кітаптар күні 
бүгінге дейін сақталған.

Нанымды дәлел ретінде бұл мақалада Сыр-
дың киелі жеріндегі Дүйсенбековтер әулетінде 
әлі күнге дейін сақталып келе жатқан Киелі кі-
тап қазынасы туралы тың деректермен бөлісетін 
боламыз. Қабыланбайұлы Дүйсенбек ақсақал-
дың өмірі мен ұрпақтары туралы білетін бола-
мыз.

Қабыланбайұлы Дүйсенбек ақсақал 1905 
жылы Қызылорда облысы, Қармақшы ауданы, 
бұрынғы Қуаңдария, қазіргі Жаңақала ауылын-
да дүниеге келген. Әкесі Қабыланбай бай, ел 
басқарған белгілі азамат болған. Баласы Дүй-
сенбек алғаш Қуаңдариядағы «Ақмырза» меші-
тінде діни білім алып, кәмелеттік жасқа толған 
соң «Алдашпай» (қазіргі Тұрмағанбет ауылы) 
мешітінің иесінің баласы Асан екеуі Самарқан 
қаласындағы медресеге оқуға жіберіледі. Қабы-
ланбайұлы Дүйсенбек жас кезінде өз заманы-
ның білім ошағы болған Самарқан медресесінде 
араб, парсы тілдерінде ескіше білім алған. Ол 28 
жасында Самарқандағы медресені бітіріп, еліне 
оралады. Оны халық алдымен сауатты, білімге 
құштар, көңілді азамат ретінде таниды. Уақыт 
өте келе халық оны «кішкентай молда», «қара 
молда» деп атап кеткен. Ол өзінің емшілік қа-
сиетімен танылған, түрлі шөптерден дәрі-дәр-
мек әзірлеп, сырқаттарды шипалы өлеңдерімен, 
дұғалармен емдеумен айналысқан.

Бірақ Дүйсенбек ақсақал сауатты болғандық-
тан Кеңес Одағы кезінде «қызылдар» оны Мем-
лекеттік Қауіпсіздік Комитетінің бақылауында 
ұстап, намаз оқуға, емшілік жасауға қатаң тиым 
салған. Дәл осындай мақсатпен 1953 жылы Жа-
ңақала ауылынан Қызылорда қаласына ауысты-
рылып, бақылауда ұсталды. Басынан нешетүрлі 
қиын-қыстау кезеңдерді өткерсе де ол өз бағы-
тынан, жолынан таймады. Өмірінің соңына де-
йін ұлтына адал қызмет етіп, қолдан келгенше 
пайдалы болуға ұмтылған ұлтымыздың біртуар 
перзенттерінің бірі деуге болады. Оған құнды 
бірегей қолжазбалар мен шығыс тілдеріндегі си-
рек баспа кітаптары – оның жеке кітапханасын-
дағы бізге жеткен асыл мұрасы дәлел.

Қабыланбайұлы Дүйсенбек саналы ғұмы-
рында ұлт руханиятының дамуына, халықтың 
діни сауаттылығын арттыруға, дін мәселелерін 
үнемі кітап арқылы түсіндіріп, еліміздегі діни 
сауаттылықты арттыруға үлес қосты. 65 жасын-
да туған жерінде қайтыс болды. 

Дүйсенбек ақсақалдың жары Мыңжан Бұ-
зауқызы 1924 жылы дүниеге келіп, 1995 жылы 
18 наурызда 71 жасында дүниеден өтті. Мыңжан 
әжеміз Дүйсенбек ақсақалға тұрмысқа шығып, 
он үш баланы дүниеге әкелген асыл ана болған. 
Бірақ қиын кезеңде көптеген балалары қызылша 
мен көз тиюден қайтыс болды. Аман қалған ұлы 
Әлішер (1940-2000), қыздары Хадиша (1949-
1997) және Зухра (1959). Дүйсенбекұлы Әлішер 
орта білімді – ағаш ұстасы. Өмірде түрлі қолө-
нермен айналысты. Сол кездегі жүйе бойынша 
бригадир, «Облбытснаб» облыстық тұтынушы-
лар одағында ұзақ жылдар қойма меңгерушісі, 
мұнай өнеркәсібі жанданған алғашқы жылдары 
«Құмкөл Мұнай» серіктестігінде бұрғылау құ-
ралдарын сақтайтын қойма меңгерушісі қызме-
тін атқарды. Дүйсенбек ақсақал ұлы Әлішерді 
жастайынан білім нәрімен сусындатып, алты 
жасына дейін араб жазуын үйреткен. Әлішер 
зеректігінің арқасында әкесінің тағылымын 
алып, діни сауатты азамат болды. Ол әкесінің 
жолын қуып, парсы тілін жетік меңгерген. Көп-
тің ішінде діни уағыздарды, шариғат қағидала-
рын жатқа білетін дарынды азамат еді. Әлішер 
есейген шағында Сәдуақасқызы Шаһарбануға 
үйленіп, отбасын құрған. Дүйсенбек ақсақалдың 
ұлы Әлішер Оспанхан (1961), Сүлейман (1963), 
Асанғазы (1966-2021), Балымша (1968-2008), 
Нұрғазы (1971), Бақытжан (1973) және Салтанат 
(196) атты жеті немере сүйді. Қазіргі таңда Әлі-
шер ақсақалдың ұлынан 18 шөбере мен 19 шөбе-
ренің ұрпақтары жалғасын табуда.

Ақсақалдың кенже немересі Дүйсенбек Сал-
танат пен күйеу баласы Ғалымжан 2018 жылы 
Меккеге арнайы сапармен барып, ұлық қажы-
лық парызын өтеп, «қажы» атанды. 2021 жылы 
Дүйсенбек ақсақалдың шөбересі Бақытжанқызы 
Алуа әл-Фараби атындағы Қазақ Ұлттық уни-
верситетінің «Исламтану» мамандығы бойын-
ша мемлекеттік грант иегері болып оқуға түсіп, 
отбасы атынан атасынан қалған құнды жазба 
мұраны ғылыми тұрғыдан зерттеуді өз алдына 
міндет етіп қойды.

Қабыланбайұлы Дүйсенбек ақсақалдың 
жеке кітаптарын сақтап, ұрпақтарына жеткі-
зуде жары Мыңжан Бұзауқызы мен келіні Ша-
һарбану үлкен үлес қосты. Себебі, мешітті мал 



80

Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы 

қорасына айналдырған «қызылдардың» нағыз 
атеистік бағыты өршіп тұрған тұста ұрпақтар 
сабақтастығы ретінде құран атадан балаға сақ-
талып, мұра болып қалды. Дүйсенбек ағаның 
ұлы Әлішердің жары Сәдуақасқызы Шаһарбану 
Дүйсенбековтер әулетіне адал қызмет етіп, сол 
кездегі сырқаттарға ас әзірлеп, ыстық шай беріп, 
Дүйсенбектің, науқастардың, соның ішінде көр-
шілес Орта Азия елдерінен дертіне шипа іздеп 
келгендердің алғысын, мейірімін, ақ батасын ал-
ған үлгілі асыл ана болған.

Дүйсенбековтер әулетінің бірегей қолжазба-
лары мен сирек баспа кітаптары. Қасиетті Қызы-
лорда облысындағы Дүйсенбековтер әулетінде 
атадан қалған шығыс тілдерінде жазылған біре-
гей қолжазбалар мен сирек кітаптардың жалпы 
саны 433 кітап.

Ұрпақтарының айтуынша, құнды кітаптар-
дың саны одан да көп болған. Кезінде сауатты 
азаматтар болғандықтан, біреулер біраз кітап-
тарды уақытша пайдалану үшін алып кеткен, 
осы уақыт бойы олар қайтарылмай, жоғалып 
кеткен. Осы кітапты пайдаланған адамдар ауыл-
дың беделді молдалары болды. 2021 жылдың 
шілде айында Дүйсенбековтер әулетінің шеші-
мімен бұл құнды мұраны зерттеу, аудару және 
еліміздің игілігіне пайдалану мақсатында әл-Фа-
раби атындағы Қазақ Ұлттық университетінің 
кітапханасына тапсыруға келісім берілді. Қазір 
әл-Фараби атындағы университет кітапханасы-
ның сирек кітаптар бөлімінде сақталған көне 
жазба жәдігерлер бұл түркі (аралас, шағатай) 
тілдерінде жазылған көне кітаптар – 164; араб 
тілінде жазылған кітаптар – 231; 3) парсы тілін-
де жазылған кітаптар – 38. Дүйсенбековтер әу-
летінен шыққан бірегей қолжазбалар мен сирек 
баспа кітаптары бір жағынан діни дереккөздерді, 
екінші жағынан Кеңес Одағы кезіндегі Қазақс-
танның тарихи деректерін зерттеуге үлкен үлес 
қосқанын айта кеткен жөн.

Қорытынды

Кеңес Одағы ыдырағаннан кейін посткеңес-
тік елдердің, оның ішінде Қазақстанның рухани 
өмірі мен мәдени болмысын қалпына келтіруде 
діни білім басты рөл атқарды. Кеңес дәуірінде дін 
шеттетіліп, қатаң бақылауда болды, бірақ тәуел-
сіздік алғаннан кейін Орталық Азия елдері өзде-
рінің рухани және діни институттарын белсенді 
түрде қалпына келтіре бастады (Тaсмaгaмбетов, 
2009). Әсіресе, Қазақстан рухани жаңғыруды 
бастан кешіріп, ислам тағы да қоғамдық өмірдің 
маңызды бөлігіне айналды. Осы жаңғырудың 
басты тұстарының бірі дін негіздерін оқытатын 
оқу орындарын қалпына келтіру болды. Кеңес 
өкіметі кезінде жабылған мұсылман медреселері 
қайта жанданып, дін көшбасшыларының жаңа 
буынын даярлауда маңызды рөл атқара бастады. 
Университеттер мен мектептерде мәдениет пен 
рухани білім арасындағы жоғалған байланысты 
қалпына келтіруге көмектескен дін және этика 
тарихы курстары да оқытыла бастады. Мысалы, 
Қазақстанда Алматыдағы Уағыз медресесі сияқ-
ты жаңа медреселердің ашылуы діни білімнің 
жандануының символына айналды. 

Қоғамдық тұрақтылықты сақтауда постке-
ңестік Қазақстандағы діни білім де маңызды 
рөл атқарды. Исламға деген қызығушылықтың 
артуына байланысты діни көшбасшылар бейбіт 
қатар өмір сүру және толеранттылық идеяларын 
белсенді түрде алға тартты, бұл әлеуметтік негіз-
дерді нығайтуға және діни негізде болуы мүмкін 
қақтығыстардың алдын алуға көмектесті. Мем-
лекет және рухани басқармалар қолдайтын діни 
білім беру бағдарламалары моральдық-этика-
лық нормалардың қайнар көзі ретінде діннің жа-
ғымды бейнесін қалыптастыруға ықпал етті. Дін 
қайтадан қазақ қоғамының маңызды элементіне 
айналып, кеңестік дәуірде үзілген рухани және 
мәдени байланыстарды нығайтуға көмектесті.

Әдебиеттер

Abul-Fazi Ezzati (1994). An introduction to the History of the spread of Islam. Ghom.
Frank Allen (2001). Muslim Religious Institutions in Imperial Russia. Brill.
Pipes Richard (1960). Muslims in the Soviet Union // Islam and Communism. Institute for the study of the USSR.
Robert D. Crews (2006). For Prophet and Tsar. Islam and Empire in Russia and Central Asia. Harvard University Press.
Wilfred Cantwell Smith (1957). Islam in Modern History. Princeton University Press.
Баишев, С. Б. (1981). История Казахской ССР (с древнейших времен до наших дней). Наука КазССР.
Есімқұлов, Е. (2018). Ислам тарихы. Самға.
Иванов, В.А., Трофимов, Я.Ф. (2004). Религии в Казахстане: справочник. Аркаим.
Исахан, М., Сатыбалдиева, А. (2022). Қазақстандағы Ислам тарихы. Муфтият.
Қамзабекұлы, Д. (2008). Алаштың рухани тұғыры. Ел-шежіре.
Қозыбаев, І. (2009). Тұлғалар тұғыры. ҚазАқпарат.



81

Н. Есмағанбет және т.б.

Қойшыбаев, Б. (2001). Әлихан Бөкейханов. Жеті жарғы.
Малашенко, А. В. (1996). Мусульманский мир СНГ. Ариэль.
Мустафина, Р.М. (1992). Представления, культуры, обряды у казахов (в контексте бытового ислама в Южном Ка-

захстане в конце XIX-XX веков). Қазақ университеті.
Нургалиева, А.М. (2005) Очерки по истории ислама в Казахстане. Дайк-Пресс.
Нуртазина, Н.Д. (2008). Борьба с исламом. Религиозная политика советской власти в Казахстане в 20-40-е годы ХХ 

века. Қазақ университеті.
Ораз, С.С. (2018). Ұлы Дала төсіндегі Ислам. Қазақстан мұсылмандары діни басқармасы.
Сaидбaев, Т.С. (1978). Ислaм и общество. Опыт историко-социологического исследовaния. Нaукa.
Султaнгaлиевa, A.К. (1998). Ислaм в Кaзaхстaне: история, этничность и общество. Кaзaхстaнский институт стрaте-

гических исследовaний при Президенте РК.
Тaсмaгaмбетов, A.С. (2009). История конфессии Кaзaхстaнa в конце XVIII – нaчaле XX вв.: рaспрострaнение, оргa-

низaционное рaзвитие и миссионерство. Университет Урaльск. 

References

Abul-Fazi Ezzati (1994). An introduction to the History of the spread of Islam. Ghom.
Baishev, S. B. (1981). Istorija Kazahskoj SSR (s drevnejshih vremen do nashih dnej) [History of the Kazakh SSR: From ancient 

times to the present]. Nauka KazSSR. (in Russian)
Esimqulov, E. (2018). Islam tarikhy [History of Islam]. Samga. (in Kazakh)
Frank, Allen (2001). Muslim Religious Institutions in Imperial Russia. Brill.
Isakhan, M., Satybaldieva, A. (2022). Qazaqstandaǵy Islam tarikhy [History of Islam in Kazakhstan]. Muftiyat. (in Kazakh)
Ivanov, V.A., Trofimov, Ja.F. (2004). Religii v Kazahstane: spravochnik [Religions in Kazakhstan: A reference book]. Arkaim. 

(in Russian)
Malashenko, A. V. (1996). Musul’manskij mir SNG [The Muslim world of the CIS]. Ariel. (in Russian) 
Mustafina, R.M. (1992). Predstavlenija, ku’tury, obrjady u kazahov (v kontekste bytovogo islama v Juzhnom Kazahstane v 

konce XIX-XX vekov) [Beliefs, culture, and rituals among Kazakhs (in the context of everyday Islam in Southern Kazakhstan in the 
late 19th–20th centuries)]. Kazakh University. (in Russian)

Nurgalieva, A.M. (2005). Ocherki po istorii islama v Kazahstane [Essays on the history of Islam in Kazakhstan]. Dajk-Press. 
(in Russian)

Nurtazina, N.D. (2008). Bor’ba s islamom. Religioznaja politika sovetskoj vlasti v Kazahstane v 20-40-e gody HH veka [The 
struggle against Islam: Religious policy of Soviet authorities in Kazakhstan in the 1920–1940s]. Kazakh University. (in Russian)

Oraz, S. S. (2018). Uly Dala tosindegi Islam [Islam on the Great Steppe]. Spiritual Administration of Muslims of Kazakhstan. 
(in Kazakh) 

Pipes, Richard (1960). Muslims in the Soviet Union // Islam and Communism. Institute for the study of the USSR.
Qamzabekuly D. (2008). Alashtyn ruhani tugyry [The spiritual foundation of Alash]. El-shezhіre. (in Kazakh)
Qojshybaev, B. (2001). Alikhan Bokeikhanov. Zhetі zhargy. (in Kazakh)
Qozybaev, І. (2009). Tulgalar tugyry [The pedestal of personalities]. QazAkparat. (in Kazakh)
Robert, D. Crews (2006). For Prophet and Tsar. Islam and Empire in Russia and Central Asia. Harvard University Press.
Saidbaev, T.S. (1978). Islam i obshhestvo. Opyt istoriko-sociologicheskogo issledovanija [Islam and society: An experience of 

historical and sociological research]. Nauka. (in Russian)
Sultangalieva, A.K. (1998). Islam v Kazahstane: istorija, jetnichnost’ i obshhestvo [Islam in Kazakhstan: History, ethnicity, and 

society]. Kazakhstan Institute for Strategic Studies under the President of the RK. (in Russian)
Tasmagambetov, A.S. (2009). Istorija konfessii Kazahstana v konce XVIII – nachale XX vv.: rasprostranenie, organizacionnoe 

razvitie i missionerstvo [History of confessions in Kazakhstan in the late 18th – early 20th centuries: Spread, organizational 
development, and missionary activity]. Ural University. (in Russian)

Wilfred Cantwell Smith (1957). Islam in Modern History. Princeton University Press.

Авторлар туралы мәлімет: 
Есмағанбет Нұрбек Әуесханұлы (корреспондент-автор) – Л.Н. Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті дін-

тану кафедрасының PhD докторанты (Астана, Қазақстан, e-mail: bas.imam@mail.ru)
Өтпенов Наурызбай Тағанұлы – Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университетінің PhD докторанты (Алматы, 

Қазақстан, e-mail: info@muftyat.kz)
Қайырбеков Нұрлан Евфратұлы – PhD, Л.Н. Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті дінтану кафедрасы-

ның доценті (Астана, Қазақстан, e-mail: nurlan.kairbekov@mail.ru)
Кызылжык Абдулла – PhD, Ыстамбұл университетінің профессоры (Ыстамбұл, Түркия, e-mail: kizila@istanbul.edu.tr)

Information about authors:
Yesmangambet, Nurbek Aueskhanuly (corresponding author) – PhD student at the Department of Religious Studies of L.N. 

Gumilyov Eurasian National University (Astana, Kazakhstan, e-mail: bas.imam@mail.ru)
Otpenov, Nauryzbai Taganuly – PhD student of Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, 

e-mail: info@muftyat.kz)



82

Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы 

Kairbekov, Nurlan Evfratuly – PhD, docent of the Department of Religious Studies of L.N. Gumilyov Eurasian National 
University (Astana, Kazakhstan, e-mail: nurlan.kairbekov@mail.ru)

Kizilcik, Abdullah – PhD, Professor of Istanbul University (Istanbul, Turkey, e-mail: kizila@istanbul.edu.tr)

Сведения об авторах:	  
Есмаганбет Нурбек Ауесханулы (автор-корреспондент) – PhD-докторант кафедры религиоведения Евразийского на-

ционального университета имени Л.Н. Гумилёва (Астана, Казахстан, e-mail: bas.imam@mail.ru).
Утпинов Наурызбай Таганулы – PhD-докторант Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак (Ал-

маты, Казахстан, e-mail: info@muftyat.kz).
Каирбеков Нурлан Евфратулы – PhD, доцент кафедры религиоведения Евразийского национального университета 

имени Л.Н. Гумилева (Астана, Казахстан, e-mail: nurlan.kairbekov@mail.ru).
Кызылджик Абдулла – PhD, профессор Стамбульского университета (Стамбул, Турция, e-mail: kizila@istanbul.edu.

tr).

2025 жылы 29 мамырда тіркелген. 
2025 жылы 20 желтоқсанда қабылданды.



© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

83

ҒТАМР 21.41.45						      https://doi.org/10.26577//EJRS202544410

Н. Арыстанбекұлы , М. Исахан*

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәденитеті университеті, Алматы, Қазақстан 
*e-mail: alash-ordabasi@mail.ru

ДӘСТҮРЛІ ҚАЗАҚ ҚОҒАМЫНДАҒЫ  
ДІНИ ҚЫЗМЕТКЕРЛЕРДІҢ МЕМЛЕКЕТ ҚҰРЫЛЫМЫНДАҒЫ  

ОРНЫ МЕН РӨЛІ

Мақала дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлер институтының қалыптасуы мен 
дамуын, олардың әлеуметтік, құқықтық және рухани өмірдегі орнын кешенді түрде талдауға 
арналған. Зерттеудің негізгі мақсаты хандық дәуірден бастап ХІХ–ХХ ғасырларға дейінгі кезеңде 
қожалар, ишандар, ахундар, қазылар, мұхтасибтер мен молдалардың қоғамдық функцияларын 
айқындап, әдет-ғұрып пен шариғаттың өзара ықпалдасу үлгісін ғылыми тұрғыда зерделеу. 
Жұмыста дәстүрлі қазақ қоғамында дін мен мемлекеттің арақатынасы, діни биліктің шектелуі 
және сонымен қатар рухани беделінің жоғары болуы негізгі идея ретінде қарастырылады. 
Зерттеудің ғылыми мәні қазақ қоғамындағы діни иерархияның локальды, синтездік моделін 
тарихи деректер негізінде жүйелеуде жатыр. Тәжірибелік маңызы дінтану, тарих, құқық және 
мәдениеттану салаларындағы оқу курстарында, сондай-ақ зайырлы қоғамдағы дін мәселелерін 
түсіндіруде пайдалануға болады. Әдіснама ретінде салыстырмалы-тарихи, жүйелік талдау, 
кросс-мәдени және дінтанулық интерпретация әдістері қолданылды. Зерттеу нәтижесінде 
қазақ қоғамында әдет-ғұрып пен ислам шариғатының үйлесімді түрде қатар қолданылғаны, діни 
қызметкерлердің саяси биліктен тәуелсіз, бірақ рухани тұрғыда ықпалды болғаны анықталды. 
Бұл еңбек қазақ халқының діни-әлеуметтік тарихын терең түсінуге және ұлттық рухани мұраны 
ғылыми айналымға енгізуге үлес қосады.

Түйін сөздер: ислам, шариат, қожа, мұхтасиб, молда

N. Arystanbekuly, M. Issakhan*

Egyptian University Islamic Culture Nur Mubarak, Almaty, Kazakhstan 
*e-mail: alash-ordabasi@mail.ru

The position and role of religious figures  
in the state structure of traditional kazakh society

The article provides a comprehensive analysis of the formation and development of the institution 
of religious functionaries in traditional Kazakh society, as well as their role in social, legal, and spiritual 
life. The main objective of the study is to identify the social functions of khojas, ishans, akhuns, qadis, 
muhtasibs, and mullahs from the period of the Kazakh Khanate through the nineteenth and twentieth 
centuries, and to examine, from a scholarly perspective, the model of interaction between customary 
law and Islamic sharia. The study advances the idea that, in traditional Kazakh society, the relationship 
between religion and the state was characterized by limited religious authority alongside a high level 
of spiritual influence. The scientific significance of the research lies in the systematization of a local, 
synthetic model of religious hierarchy in Kazakh society based on historical sources. Its practical value 
consists in the possibility of using the findings in academic courses on religious studies, history, law, 
and cultural studies, as well as in the analysis of religious issues in secular societies. The methodological 
framework of the study includes comparative-historical analysis, systems analysis, cross-cultural ap-
proaches, and methods of religious studies interpretation. The results demonstrate that customary law 
and Islamic sharia functioned in close interaction in Kazakh society, while religious functionaries, re-
maining outside direct political power, exerted substantial spiritual authority. The article contributes to 
a deeper understanding of the religious and social history of the Kazakh people and to the incorporation 
of their spiritual heritage into academic discourse.

Keywords: islam, sharia, khoja, muhtasib, mullah

https://doi.org/10.26577//EJRS202544410
https://orcid.org/0000-0002-2867-2875
https://orcid.org/0000-0003-4238-288X
mailto:alash-ordabasi@mail.ru
mailto:alash-ordabasi@mail.ru


84

Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі

Н. Арыстанбекулы, М. Исахан*

Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан 
*e-mail: alash-ordabasi@mail.ru

Место и роль религиозных деятелей в государственном устройстве  
традиционного казахского общества

Данная статья посвящена комплексному анализу процесса формирования и развития инсти-
тута религиозных служителей в традиционном казахском обществе, а также определению их 
места в социальной, правовой и духовной жизни. Основная цель исследования заключается в вы-
явлении общественных функций кожей, ишанов, ахунов, казиев, мухтасибов и мулл в период от 
ханской эпохи до XIX–XX веков и в научном осмыслении модели взаимодействия обычного права 
и шариата. В работе в качестве ключевой идеи рассматривается соотношение религии и госу-
дарства в традиционном казахском обществе, ограниченность религиозной власти при одновре-
менном высоком уровне её духовного авторитета. Научная значимость исследования состоит в 
систематизации локальной, синтетической модели религиозной иерархии казахского общества 
на основе исторических источников. Практическая ценность работы заключается в возможности 
её использования в учебных курсах по религиоведению, истории, праву и культурологии, а также 
при анализе религиозных процессов в условиях светского общества. Методологическую осно-
ву исследования составили сравнительно-исторический и системный анализ, кросс-культурный 
подход и религиоведческая интерпретация. В результате исследования установлено, что в ка-
захском обществе обычное право и исламский шариат применялись в тесном взаимодействии, а 
религиозные служители, оставаясь вне политической власти, обладали значительным духовным 
влиянием. Работа вносит вклад в углублённое понимание религиозно-социальной истории казах-
ского народа и в введение его духовного наследия в научный оборот.

Ключевые слова: Ислам, шариат, ходжа, мухтасиб, мулла

Кіріспе

Хандық дәуірде дәстүрлі қазақ қоғамы дәуір 
мен кеңістік шарттарына орай өзіне тән локаль-
ды әлеуметтік құрылымды қалыптастырды. 
Әрине, қазақ халқымен түбі бір, туыс әрі тағ-
дырлас түркі халықтарының қоғамдық құрылы-
сымен белгілі бір ұқсастықтар болғанын жоққа 
шығаруға болмайды. Алайда, көшпелі ғұмыр 
мен географиялық ерекшеліктер, өзіндік эконо-
микалық-шаруашылық мүмкіндіктер мен мем-
лекеттік билік институттарының құзіретіндегі 
айырмашылықтарымен қазақ қоғамы тарих бе-
деріндегі өз сүрлеуімен жүріп отырды. Әсіресе, 
қазақ халқында әдет-ғұрып пен шариғаттың өза-
ра байланысы әрдайым интеграциялық сипатта 
алға жылжыды. 

Дәстүрлі қазақ қоғамында исламның тео-
логиялық және канондық тақырып бойынша 
басымдыққа ие болғандығын (кәлам және ғи-
бадат) тарихи мәліметтер растайды. Ал, аза-
маттық қарым-қатынас (муамалат), қылмыс-
тық санкциялау (уқубат), отбасы институты 
(ахуал-шахсия), мемлекетті басқару (аһқамус-
султания) мәселелері бойынша дәстүрлі дала 
заңдары негізге алынды. Дегенмен, құқық сала-
сының кейбір баптарында шариғат басым, кей-

бір баптарында жарғы заңдары басым болды. 
Яғни қазақ қоғамында әдет-ғұрып пен шариғат 
нормаларының өзіндік синтездік үлгісі қалып-
тасты. Мұны жасаған тарихи тұлғаларды анық-
тау, олардың функиясын нақтылау, жіктеу аса 
маңызды. 

Діни наным мен құлшылықтар және өзгеде 
діни іс-шаралар кез-келген қоғамда кездесетін 
құбылыс. Дәстүрлі қазақ қоғамының әлеумет-
тік құрылымы бойынша, діни жауапкершілікті 
қожалар, пірлер, ишандар, муфтилер, ахундар, 
молдалар, мұхтасибтер атқарды. Аталған дін ие-
лерінің ішінде қазақ қоғамына қожалар инсти-
тутының орны өте жоғары болды. Қазақ жеріне 
сонау VIII ғасырдың екінші жартысында Пай-
ғамбар әулетінің өкілдері дін таратуға келіп, ді-
ни-рухани мектептер қалыптастырды. Олардың 
ерен еңбегінің арқасында қазақ халқы мұсыл-
мандыққа бет бұрды. Көшпелі өмір сүргендік-
тен, қазақтардың көпшілігі мешіт-медресе ұстай 
алған жоқ. Алайда, бұл қажеттілікті қожа әулет-
тері қазақ ру-тайпларымен бірге көшіп-қонып 
жүріп атқарды. Осы себептен де, діни жауапкер-
шілікті мойнына алған қожа әулетінің өкілдері, 
сондай-ақ, ишан, ахун, қазы, мұхтасиб, молда 
т.б. дін қызметкерлеріне қазақ халқы ерекше 
құрмет көрсетті. 



85

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және мақ-
саты мен міндеттері

Қазақ қоғамында дін қызметкерлері саяси 
билік пен сот билігіне тікелей араласқан жоқ. 
Әскери институттарға да ықпалы аз болды. 
Олардың құзіретіне негізінен діни жауапкерші-
лікке жататын зекет, ұшыр, неке, талақ, жаназа, 
азан шақыру, имамдық секілді функциялар кір-
ді. Яғни, діни лауазым иелерінің жауапкершілі-
гін анықтау арқылы біз қазақ қоғамындағы мем-
лекет пен дін арақатынасының қалай өрбігенін 
байқай аламыз. Қазақ қоғамында дін қатынаста-
рын реттеудің өзіндік локальды үлгісі қалыпта-
сып, діни мәселелер халық ішінен шыққан дін 
білгірлерінің тәжірибесі арқылы шешімін тауып 
отырды. Бұл модель әлемде ешқандай субекті-
нің тәжірибесінде кездеспейді. Осы тұрғыда қа-
зақ қоғамындағы дін қызметкерлерінің әр қай-
сысына жеке-жеке тоқталып, олардың қоғамдық 
рөлі туралы зерттеу аса маңызды. 

Көздеген мақсатқа қол жеткізу үшін ғылыми 
зерттеу жұмысына мынадай міндеттер қойыла-
ды: дәстүрлі қазақа қоғамының әлеуметтік құры-
лымындағы дін қызметкерлері топтарын жіктеу; 
қожа әулеті өкілдерінің шығу тегі мен олардың 
қоғамдық функцияларын анықтау; Ишан, ата, 
пір титулына ие дін қызметкерлерінің қоғамдық 
рөлі мен орнын айқындау; дәстүрлі қазақ қоға-
мындағы сот істерін жүргізуге жауапты қазы, 
ахундардың қызметін талдау; қазылар, ахундар-
дың генизисі және олардың қызметі не себептен 
тоқтағанын зерделеу; қазақ қоғамындағы мұхта-
сибтер мен молдалардың статустары туралы ғы-
лыми байлам жасау; дәстүрлі қазақ қоғамында-
ғы дін қызметкерлерінің мемлекет жүйесіндегі 
орны мен рөлін зерделеу. 

Ғылыми жұмыстың зерттеу әдіснамасы

Ғылыми ізденіс барысында көздеген мақсат-
қа қол жеткізу үшін мынадай ғылыми-зерттеу 
әдістері қолданылды:

Қазақстан тарихының орта ғасырлық және 
жаңа заман тарихына қатысты дереккөздерді сұ-
рыптау, талдау, саяси-құқықтық және дінтану-
лық тұрғыда интерпретациялау;

қазақ қоғамындағы әлеуметтік топтардың 
функцияларын ашуда компрамистік, эпистемо-
логиялық, синтездік әдіс-тәсілдер;

қазіргі заманғы дінтанулық, саясаттану, құ-
қықтану ілімдерінің қоғамдық ақиқатты ашуда-
ғы ортақ үндестігін зерттеуде, салыстырмалы-
тарихи әдіс;

алғашқы дереккөздер мен мәтіндерді зерттеу 
нәтижесінде алынған материалдарды жүйелеу 
үшін жүйелік-талдау, кросс-мәдени талдау, жал-
пылау әдістері.

Нәтижелері және талқылама

Орта ғасырларда дәстүрлі қазақ қоғамында 
ислам дінінің дами түсуімен дін қызметкерле-
рінің иерархиялық құрылымы күрделене түсті. 
Алғашқыда, Түркі дәуірінде VIII ғасыр басын-
да ислам дінін Құтайба ибн Муслим бастаған 
фатхшылар Мәураннахрға алып келді. Алайда, 
олардың қылыштың жүзімен дін тарату әдісі 
түркілерге өткен жоқ. VIII ғасырдың аяғына та-
ман ислам дінін таратушылардың ішінде бабтар 
(есік ашушылар) түркілер арасына «суфра тут-
мақ» (дастархан жайып, дінді көркем мінезбен 
бейбіт насихаттау) тәсілімен діни үгіт жасай 
бастады. Дінді бейбіт түрде насихаттау біртін-
деп өз нәтижесін берді (Исахан, 2018). Түркілер 
арасына дінге есік ашқан бабтардың шығу тегі 
Пайғамбар әулетіне барып тіреледі. Түркі қоға-
мында оларды «қожалар» деп атады. 

Негізінде мұсылман үмбеті Пайғамбар Мұ-
хаметтің қызы Фатима мен күйеу баласы Әли-
дің тұңғышы Хасанның ұрпақтарын «әшраф», 
сондай-ақ, Әли мен Фатиманың екінші ұлы Ху-
сейіннен тарайтын ұрпақтарды «сайид», сондай-
ақ, Әлидің үшінші ұлы Мұхаммед-Ханафиядан 
тарайтын ұрпақтар «қожа», олардың барлығы 
«әһлі-байт» (қасиетті үйдің иелері) деп аталады. 
Қазақ ішінде Мұхаммед-Ханафияның ұрпақта-
ры сайидтар мен шарифтерден саны көп болған-
дықтан, қазақ ішінде әһлі-байтті бір ауыз сөзбен 
жалпы «қожа» деп атады (Тұяқбаев, 1996, 100 
б.). «Қожа» сөзі – парсы тілінде «ерікті, араб ті-
лінде «үйретуші» (Мансұров, 2021, 102 б.) деген 
мағынаны білдіреді. 

Түркістан аумағына ислам дінін таратушы-
лардың бірі, Абд әл-Жалил баб (шамамен VIII 
ғасырда өмір сүрген) «Насаб-нама» бойынша 
Имам Мұхаммед-Ханафияның Абд әл-Фаттах-
тан тараған бесінші ұрпағы еді. Тарихи құжат-
тарда Абд әл-Жалил бабты Түркістан жеріне 
ислам дінін әкелуші үш бабтың бірі ретінде көр-
сеткен. Деректерде оның Жендтің ханы Йашмут 
Ханның ұлы Сары тонды Өтемістің қолынан 
қаза табады. Оны жергілікті халық «Қорасан 
Ата» деп атаған. Абд әл-Жалил бабтың кіндігі-
нен Қорасан қожалар тарайды (Қазыналы Оң-
түстік, 2013). 

Оңтүстік Қазақтан өлкесіне ислам дінін бел-
сенді түрді таратқан бабтардың бірі – Ысқақ баб 



86

Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі

болатын. «Насабнама» бойынша Қ.А.Ясауидің 
он бірінші атасы саналатын Ысқақ баб Қаратау 
баурайындағы Шолаққорған, Тарсатөбе, Ұлық-
төбеге, сондай-ақ, Исфиджабқа ислам дінін та-
ратып, жергілікті билеуші Сары тонды Өтемісті 
жеңіп, осында Хақ діннің туын желбіретті (Сафи 
ад-дин, 1992). 

Ислам дінін сұхбат жолымен насихаттаушы-
лардың бірі Арыстан баб еді. Ол атақты Қожа 
Ахмет Ясауидың ұстазы болатын. Арыстан баб 
туралы «Рашахат айн әл-Хайат», «Садр ад-дин 
шайх рисаласы», «Диуани хикмет» т.б. қолжаз-
баларда деректер кездеседі. «Диуани-Хикметте» 
Арыстан баб түркілер арасына хикмет ілімін та-
ратушы данагөй тұлға ретінде суреттеледі (Хожа 
Ахмад Яссави, 2024, 18-20 бб.). 

Түркістан жеріне ислам дінін таратқан тұл-
ғалардың бірі атақты Абд әл-Малік те (шамамен 
ХІІ ғасырда өмір сүрген) Мұхаммед-Ханафия-
ның ұрпағы еді. Ол Қ.А.Ясауидің ағасы Садыр 
шайхтың ұлы болатын. Әзірет Сұлтанның асы-
рап алған қызы Гауһар Хұжтазға үйленген Абд 
әл-Малік Қожаның кіндігінен Азизан (әзлер) қо-
жалар мен Бақсайыс қожалар тараған. Түркістан 
тұрғындары «Әл-Қожа» деп атап кеткен ол Қ.А. 
Ясауидің халифасы атанып, Дешті-қыпшаққа 
ислам дінінің таралуына зор үлес қосты. Жалпы, 
Қ.А.Ясауидің ағасы Садыр шайхтың кіндігінен 
тараған Әзлер, Бақсайыс, Аққорғандық қожалар 
қазақ халқының тарихында маңызды рөлге ие 
(Исахан, 2022).

Алтын Орда империясы ыдыраған XV ға-
сырда Дешті-қыпшақта қоғамдық мәселелер 
талқыға түскенде, қожалар әрдайым белсенділік 
танытты. Шибан ұлысындағы берекесіздікті тоқ-
тату үшін игі-жақсылар Тұра (Түмен) қаласында 
1428 жылы Дәулет шайхтың 17 жасар баласы 
Әбілхайырды хан көтергенде, олардың ішінде 
қожалар да болды. Мысалы, осы айтулы жиын-
ға Құл Мұхаммед сейіт, Қара сейіт, Шайх софы 
оғлан т.б. дін адамдары қатысты (Материалы 
по истории казахских ханств XV‑XVIII веков, 
1948). Қазақ қоғамында Пайғамбар ұрпақтары 
«сейіт», «шәриф», «қожа», «мір», «қази-қалан», 
«ишан» (Тұяқбаев, 1996, 100 б.) т.б. атаулары-
мен діни қызметтер жасады. Қазақ хандығы құ-
рылғанда, қожалар халыққа дін үйрету әрі діни 
ритуалдарды жүргізуге жауапты болды. Ру-тай-
па өкілдері өздеріне дін үйреткен қожаларды 
пір санады. Қожалар да өзіне қарасты ру-тайпа 
өкілдерін «мұрт» (мурид) деп білді. Мысалы, 
Ысмайл Ата ұрпақтары ХІV-ХV ғ.ғ. Қаңлы тай-
пасының «Омыртқа» және «Мандуд» әулеттері-

не пірлік қызмет жасады (Ибадуллаева, 2016). 
Қазақ қоғамында қожа әулеттерінің пірлік қыз-
мет атқарғанын халыққа кең тараған «Тіріміздің 
билігі «Алдияр» ұранды төреде, өліміздің билігі 
«Алла» ұранды қожада» деген қанатты сөзден 
байқауға болады. 

Қазақ ішіндегі қожалар өз ішінен бірне-
ше әулеттерге немесе руларға бөлінді. Хасан 
мен Хұсейіннің ұрпақтары – Сейті қожа және 
Ховандтық қожа, Абд ул-Жалил бабтан тарай-
тын – Қорасан қожа, Дуана қожа, Нияз қожа, 
Ысқақ бабтан тарайтын Аққорған қожа, Бақ-
сайыс қожа, Азизан қожа, Абд Рахым бабтың 
ұрпақтары – Қарахан қожа, олар өз ішінен Қа-
рақандық, Қуланбастық, Ақ көлдік және Зергер 
қожалар болып бөлінеді. Ал, Әбу Бәкір Сыд-
дықтың ұрпақтары – Сунақ қожа, Шәмші қожа, 
Қылауыз қожа, әзіреті Омардың әулеті – Қырық 
садақ қожа, Шайхантауыр қожа, Бабайлық қожа 
деген атпенен белгілі. 

Қоғам үшін аса маңызды дін функциясын 
атқарғандықтан, Әз Тәукенің Жеті жарғысы 
бойынша қожалардың мәртебесі қарашадан қа-
рағанда жоғары болды. Негізінде, ислам діні-
нің ережелерінде мұндай артықшылыққа жол 
жоқ. Сөйте тұра қазақ қоғамында қожалар хан 
тұқымдарымен теңестіріліп, ақсүйек қатарына 
жатқызылды (Материалы по казахскому обыч-
ному праву, 1948). Өлім жазасы немесе тән аза-
бын шектіретін қылмыстық жазалар қожаларға 
қолданылған жоқ (Зиманов, Өсеров, 1998). Қо-
жалар әбес қылық жасаған жағдайда, олардың 
ісін төрелер ғана қарай алды. 

Қазақ даласында діни-рухани алаңда хан-
дық дәуірде пайда болған дін қызметшілері-
нің бірі – ишандар еді. «Ишан» парсы тілінде 
«олар» деген мағынаға саяды. Шағатай тілінде 
«ишан» дегеніміз «әулие» ұғымын білдіретін 
немесе тариқат көсеміне берілетін атау (Исахан, 
2017). Негізінде тариқат басшысы бұрынырақта 
«шейх, «пір», «баба», «ата» деп аталған. «Шейх» 
сөзі араб тілінде «көсем», «пір» сөзі парсы тілін-
де «жетекші» (Мансұров, 2021, 62 б.) мағынасын 
білдіреді. Түркі қауымында сопылық жолдың 
көсемдерін «баба» және «ата» деп атаған. Әсіре-
се, бұл титулдар Яссауи тариқатының пірлеріне 
тән еді. Мысалы, Арыстан баба, Зеңгі баба, Баба 
Түкті Шашты Әзіз немесе Сайд ата, Садр ата, 
Бәдр ата, Ұзын Хасан ата т.б. Алайда, кейінірек 
қазақ қоғамында пір лауазымы «ишан» деп ата-
ла бастады. 

Қазақ даласында әр ғасырда қалың елге аты 
мәшһүр – Мүсірәлі ишан, Қосым ишан, Марал 



87

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан

ишан, Айқожа ишан, Аппақ ишан, Ахмет ишан, 
Әбілақым ишан, Керей ишан, Қожаназар ишан, 
Тілеулес ишан, Әзілхан ишан, Сүлеймен ишан, 
Оспан ишан, Өтеп ишан, Ақмырза ишан, Шабар 
ишан, Досжан ишан және т.б. да көптеген ишан-
дар өмір сүрген. Олардың әрқайсысы сөз жоқ өт-
кен тарихымызда Алаш жұртына рухани қызмет 
еткен діни тұлғалар болатын. Өкінішке қарай, 
ХХ ғасырдың басында Кеңес үкіметінің орнауы-
мен дін адамдары қуғындалып, ишандық мектеп 
ауыр соққыға ұшырады (Исахан, Сманов, 2021).

Ишандардың қоғамдағы атқаратын функ-
циясына тек руханият істері ғана жатады десек 
қателесеміз. Олар халықтың моральдік компасы 
ғана емес, діни білім берумен және дәрігерлік 
(халық емшілігі) істермен де шұғылданған. Тіп-
ті, халық мүддесі үшін керек кезде, атқа қонып, 
қол бастаған. Мысалы, Марал ишан Құрбанов 
Бұқара медреселерінде ұзақ жылдар бойы оқып 
келгеннен соң, ел ішінде әулиелігімен аты шы-
ғып, діни ағартушылық және халық емшілігімен 
шұғылданып, жұртқа қызмет жасайды. Ресей 
отаршылдығы мен Хиуа басқыншылығына қар-
сы тұрып, кейде қолына қару алып, әскери іс-қи-
мылдар да жасаған (Крафть, 1900).

Мұсылман қоғамында ишандардың діни 
қызметті жалғастырған ұрпақтарын «мақсым» 
деп атайды. «Мақсым» – араб тілінде (маһдум) 
«еркек ұл» (Исахан, 2022) мағынасын білдіреді. 
Діни терминде «ишанның ұлы» немесе «ишан-
ның ұрпағы мағынасына саяды. Мақсымдар 
бөлек діни институт құра алмаса да, қазақ қо-
ғамында діни-рухани функцияларды шама-шар-
қынша атқаруға күш салды. 

Қазақ қоғамындағы діни қызметшілердің 
ішінде аса белсенлерінің бірі – ахундар еді. 
«Ахун» сөзінің этимологиясына тоқталар болсақ. 
Түрік халықтарының тарихын зерттеген Зәки 
Уалиди Тоған «ахун» терминін христиандықтың 
несториан бағытымен сабақтастырады. Ол орта 
ғасырларда Орталық Азияның Жетісу аймағын-
да несториандықты насихаттаған дін уағызшы-
ларын грек тілінде «аргун» немесе «архун» деп 
аталғанын алға тартып, «ахун» сөзінің осыдан 
келіп шыққан болуы ықтимал екеніне ерекше 
мән береді (Zeki Belidi Togan, 1940) Негізінде, 
парсы тілінде «ахун» сөзі «жер асты жолы» және 
«үңгір» (Рубинчик, 1970, 46 б.) – деген мағына-
ларды білдіреді. Алайда, «жер асты жолы» және 
«үңгір» сөздерінің «ахун» деген діни лауазымға 
қатысы жоқ. Зерттеушілер, «ахун» сөзін парсы 
тіліндегі «хунд» және «хауәнд» сөздерінен шық-
қандығын, «хунд» сөзі – «оқыды», «талдады», ал 

«хауәнд» сөзі – «ұстаз», «мырза» мағыналарын 
беретінін, «хунд» және «хауанд» сөзінің алдын-
дағы «а» (а-хунд) әрпі «аға» немесе «құрметті» 
мәртебесін білдіретінін айтады (Исахан, 2020). 
Түркі тіліндегі «аға» атауы да ақылы толысып, 
тәжірибесі мол, көпті көрген, жасы үлкен кісіге 
қарата қолданылған (Абурахманова, 1997). Қа-
зіргі парсы тілінің қолданысында «ахун» дегені-
міз – оқымысты, зерттеуші, ұстаз, мырза, ғұлама 
мағыналарына саяды (Восканян, 1986). 

Алғаш рет «ахун» сөзі арнайы діни лауазым 
ретінде Шағатай ұлысын Әмір Темір билеген 
тұста пайда болды. Бұл атау тақуа әрі ғалым 
адамға берілді. Мысалы, сол кезеңде өзінің ас-
қан діни білімінің арқасында Герат қаласындағы 
үш медресені қатарынан бір уақытта басқарған 
Мәулана Фасихуддин Низамиге «ахун» лауа-
зымы берілген еді (Исахан, 2020). Одан кейінгі 
Сафауилер кезінде де «ахун» діни атақ ретінде 
көрнекті діни тұлғаларға берілді. Атақты пар-
сы ойшылы Молда Садр Ширази да «ахун» деп 
аталған. Осылайша Хорасан, Орта Азия аума-
ғында XX ғасырға дейін «ахун» жоғары дәреже-
лі діни тұлғалардың атауына айналды. Мысалы, 
атақты ирандық имам Мұхаммед Кәзім Хора-
сани «Ахун Хорасани» атымен танымал болған 
(Байбосынұлы, 2020).

Ахун лауазымындағы дін қызметкері тура-
лы деректер қазақ хандарына қатысты тарихи 
мағлұматтарда да кездеседі. Дж.Кэстльдің «1736 
жылы Орынбордан Қырғыз-қайсақ ордасының 
ханы Әбілқайырға сапар күнделігі» атты жаз-
басында ханның ұлы Ералы сұлттаның қызме-
тінде Бұқаралық ахунның болғанын баяндайды 
(Кэстль, 2013). Ахундар инситутының ресмиле-
нуіне Патшалық Ресей үкіметінің мұсылмандар-
ды басқаруға қатысты саяси ұстанымы мейлінше 
оң әсер етті. Ресей патшайымы Анна Иоаннова-
на 1736 жылғы жарлығымен өлкелік губенатор-
лықтарда 4 ахуннан тұратын басқару жүйесі құ-
рылды (Адилова, 2010). Кейінірек Патша үкіметі 
1788 жылы Орынбор муфтилігін («Махкам-и 
шариийа исламиийа») құрды. Бұл діни құрылым 
жүйесінде діни қызметтердің әмбебап механиз-
мі бекітілді. Аталған діни мекеменің жүйесін-
де муфти, қазы, ахун, мудәрис, муәзин, молда, 
хатип секілді діни қызметкерлер жұмыс істеді 
(Мирзагелдиев, Рашимбетов, 2019).

Орынбор мүфтилігі құрылғанға дейінгі Ре-
сей патшалығындағы діни қызметкерлердің ие-
рархиясында ахундар ерекше мәртебеге ие еді. 
Ахундық мәртебе алу үшін Орынбор маңында-
ғы Қарғалы слободасындағы Сейіт ауылындағы 



88

Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі

медреседе талапкерлер емтихан тапсыратын. 
Емтиханнан жақсы нәтиже алған діни қызмет-
керлер ахун лауазымына ие болатын (Адилова, 
2010). Ал, исламдық білім беретін медреселер-
де ибтидайи (бастауыш медресе), оқу мерзімі 4 
жыл, рушдия, оқу мерзімі 3 жыл, иғдадия (жо-
ғары оқу орнына дайындық), оқу мерзімі 3 жыл, 
ғалия (жоғары білім), оқу мерзімі 3 жыл, жалпы 
12-13 жылдық білім берілетін (Әбдірәсілқызы, 
2013). А.  Ю.  Хабутдинов келтірген деректерге 
сүйенетін болсақ, діни қызмет корпусында ахун-
дар жоғары мәртебелі лауазым саналған. Олар 
медреселер мен мешіт істеріне, азаншы мен ма-
халла имамдары секілді дін қызметкерлердің 
жұмысын қадағалайтын (Хабутдинов, 2012). 
Яғни, Орынбор муфтилігі құрылмай тұрып 
ахундардың халық алдында беделі жоғары еді. 
Ахундар бейресми түрде діни қызметкерлердің 
білімі мен қабілетін тексеріп, емтихан өткізе-
тін. Дін қызметкерлерін имамдық, мүдәрістік, 
азаншылық қызметтерге тағайындайтын. Мешіт 
құрылысын жүргізуге рұқсат беретін. Жұма на-
мазындағы рәсімдердің атқарылуын, сондай-ақ, 
діни оқу орындарының қызметіне тексеру жүр-
гізетін (Загидуллин, 2013). 

Ахундардың халық алдындағы беделі жоға-
рылаған сайын діндарлар арасында ахун болуға 
деген ұмтылыс күрт артқан. Осының нәтижесін-
де ХІХ ғасырдың басында Орынбор өлкесінде 
ахундар саны көбейген. Оның ішінде халық өзі 
«ахун» деп құрметтеген діни қайраткерлер де 
бар еді. Ресей патшалығы ахун мәртебесін ны-
ғайта түсу үшін И. К. Загидуллиннің пікірінше, 
Орынбор муфтилігін Ғабдиссалам Ғабдрахимов 
басқарған тұста «аға ахун» атты діни лауазымды 
бекіткен (Загидуллин, 2013). Қоғамда ахундық 
лауазымның құнын түсірмес үшін бұл атақты 
Орынбор муфтилігінің кеңесі беретін болған 
(Бакиева, 2011).

Орынбор муфтилігінің қарамағында XVIII 
ғасырдың соңына қарай 28 ахун, 969 молда, 1921 
мудәріс қызмет етіп, 114 мешіт пен медресе жұ-
мыс істеді (Ұзақбай, 2016, 146 б.). Кейін біртін-
деп діни қызметкерлердің саны өсе түсті. Мы-
салы, И. К. Загидуллиннің зерттеуінде Орынбор 
муфтилігінде 1833 жылы 68 ахун, 100 хатип, 
1792 имам, 1164 молда, 343 мухтасип, 439 мү-
дәррис жұмыс істеген (Загидуллин, 2013).

Қазақ қоғамында ахундардың діни қызме-
тіне ұқсас қызмет еткен қазылар еді. Араб ті-
лінде түбірі «қада» сөзінен шыққан «қазы» деп 
мұсылман құқығында қоғамдағы дау-дамай-
ларды шариғат үкімдері бойынша шешуге өкі-

летті тұлғаны айтамыз. Құран Кәрімде «қазы» 
сөзі бір жерде «үкім жүргізуші» мағынасында 
өтеді. Мұсылман құқығында «қазының» сино-
нимі «хаким» деп аталады. «Хаким» сөзі «үкім 
шығару құқығына ие басшы» деген мағынада 
қолданылады. Ислам түп-деректерінде «хаким» 
және «қазы» сөздері жиі кездеседі. «Хаким» деп 
мемлекеттік істерде шешім қабылдауға құзырлы 
билеушілер мен үкім шығара алатын ғалымдар, 
ал «қазы» сөзі арқылы – міндетті түрде қазы 
лауазымында болмаса да, адамдар арасындағы 
дауларды шешетін тұлғалар айтылады (Fahriddin 
Atar, 2001).

Қазылардың сот істеріне араласуы түркі да-
ласында Самани, Ғазнауи, Қарақан, Хорезм шах 
дәуірінде орын алды. Қарақан дәуірінде ислам 
діні мемлекеттік дін мәртебесіне көтеріліп, сот 
істерімен тікелей Ханафи мәзһабы ғұламалары 
айналысты. Осы кезеңде Мәуараннахрдан 300-
ден астам фақиһтер шықты. Бұл дәстүр кейін 
Тахири, Ғұри, Мәмуни, Алтунташ, Хорезм шах 
мемлекеттерінде де жалғасын тапты (Исахан, 
2021). Алайда, Шыңғысханның XIII ғасырдың 
алғашқы ширегінде Мәуараннахрға жойқын жо-
рық жасап, аймақты жаулап алуы, мұсылмандық 
сот жүйесіне кері әсерін тигізді. Алғашқыда, 
Шыңғыс ұрпақтары дала заңдарын берік ұстан-
ғанымен, біртіндеп XIII-XIV ғғ. Жошы ұлысы 
мен Шағатай ұлысында діни өзгерістер орын 
алып, мұсылмандық сенім Түркістан мен Деш-
ті-қыпшақта салтанат құра бастады. Тарихи де-
ректерде Алтын орда билеушілері Берке хан мен 
Өзбек ханның Сарайда сот істеріне мұсылман 
қазыларын тартқандығы айтылады. Әмір-Темір-
дің мемлекеттінде қазылар сот істерін тәуелсіз 
жүргізу мәртебесіне ие болды. 

Қазақстанның оңтүстік өңірлеріне саяси ық-
палы болған Қоқан, Бұқар, Хиуа хандықтарында 
қазылар сот істеріне тікелей жауапты еді. ХХ ға-
сырдың 20 жылдарына дейін Орта Азия хандық-
тары мен әмірліктерінде, Қазақстанның оңтүстік 
аудандарында «Бас қазы», «Қазы-калян» ал жер-
гілікті жерде оған бағынышты дін басы (муфти-
лер), соттың тергеуші көмекшілер (әзім молда-
лар), іс жүргізушілер тілмаштар тағайындалды. 
Қазы судьялық қызметімен қатар кейбір әкімші 
істерге де араласты (Seyfettin Erşahin, 1999). Ре-
сей патшалығы 1788 жылы Орынбор муфтилігін 
құрып, қазақтардың бір бөлігі діни-рухани істер 
бойынша соған қарағанда да, аталған діни құры-
лым бойынша қазылық қызметтің рөлі жоғары 
болды. Алайда, қазақтар өз ішіндегі келіспеуші-
ліктерді ескіден билер арқылы шешетін (Исахан, 



89

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан

2025). Сол себепті, Орынбор муфтилігі қазыла-
рының қазақ қоғамында айтарлықтай ықпалы 
болған 

Қазақ қоғамында діни қызметтің әр-алуан 
түрі бар еді. Соның бірі мұсылмандық есеп ісіне 
жауапты мұхстасибтер еді. Араб тілінде «хис-
бә» – «есептеу», «санау», «жеткілікті болу» 
мағыналарын білдіреді. Ал, фиқһтық анықта-
масына келер болсақ, жақсылыққа шақыру, 
жаманшылықтан тию қағидасының негізінде 
сауда-саттық пен экономика саласындағы іс-
-әрекеттердің діни этика мен шариғатқа сәй-
кестігін мемлекет тарапынан бақылау – хисбә 
қызметі деп аталады. Яғни, шариғат тұрғысынан 
қоғамдық қатынас барысындағы жеке тұлғалар 
мен қоғамдық ұйымдардың және мемлекеттің 
құқықтары мен міндеттерінің орындалуын қада-
ғалауды «хисбә» қызметі жүзеге асырады.

Фиқһ ілімінде мұсылман ғұламалары қо-
ғамдық тәртіптің сақталуы үшін діни мемле-
кетте «хисбә» қызметінің болуын парыз кифая 
(міндетті) деп қарастырған. Ал, «хисбә» қызме-
тін мемлекет билеушілері тағайындаған «мұхта-
сибтер» атқарады. Ислам тарихында кейбір ел-
дерде мұхтасиб қызметін атқарушылар «уәли-л 
хисбә», «мутәуәлли-л хисбә», «нәзиру-л хисб», 
«мұхтасиб-қорбашы» деп те аталады (Исахан, 
2020). 

Мұхтасиб – фиқһ саласындағы әдет-ғұрыпқа 
қатысты мәселелерге және адамдардың мате-
риалдық ақысына қатысты даулы істерге үкім 
шығара алады. Алайда, ірі қылмыстық істер мен 
һад (Құрандағы діни жазалар)жазалары берілуі 
тиіс мәселелер мұхтасибтің құзіретіне кірмей-
ді. Ол тараз тарту мен көлем өлшеудегі қулық-
сұмдықтар, сауда-саттықтағы әртүрлі айла-шар-
ғылар, мерзімінде қайтарылмаған қарыздар, 
сатылымға шыққан тауардың адал немесе адал 
еместігін, жұмыс беруші мен алушы арасын-
дағы келіспеушіліктерді, қоңсы ақысы т.б. да 
қоғамдық қатынас барысындағы әртүрлі келең-
сіздіктердің алдын алуға, бақылауға, реттеуге, 
шешуге, үкім шығаруға құқылы (Fahrettin Atar, 
1979).

Даулы істерді қарау барысында мұхтасиб та-
раптардан дәлел мен ант сұрауға құқығы жоқ. Бі-
рақ, мойындалған қылмыстық істерді қарап, қа-
рыздардың қайтарылуын қамтамасыз ете алады. 
Мұхтасиб қазидан қарағанда ұсақ даулы істерді 
қарағанмен, ол қоғамдық қатынас барысындағы 
жөнсіздіктің алдын алуға жедел түрде шара қол-
дануға құқылы. Тіпті, мұхтасибтің жедел іс-ша-
ралары күш қолдану арқылы жүзеге асырылуы 

да мүмкін. Хисбә саласын бақылағандықтан, ол 
қажет жағдайда құпия іс кесу мен зерттеу жұ-
мыстарын да атқара алады (Cengiz Kallek, 1998).

Төл тарихымызға назар салатын болсақ, 
ислам дінін мемлекеттік деңгейде қабылдаған 
Қарақан, Хорезм шах, Алтын Орда империя-
сы, Қазақ хандығы, Қоқан хандығы, Бұқар хан-
дығы, Хиуа хандығы дәуірлерінде мұхтасиб 
қызметінің жұмыс істегеніне куә бола аламыз. 
Тіпті, Ресей патшалығының құрамында болған 
кезімізде де Орынбор муфтилігіне қарасты Қа-
зақ даласында жүздеген мұхтасибтердің жұмыс 
істегенінен хабардармыз. Алайда, Кеңес үкіметі-
нің тарих сахнасына шығуымен мұхтасибтердің 
қызметіне тоқтау салынды. 

Қазақ қоғамында ең көп ұшырасатын дін 
қызметшісі, ол – молдалар еді. «Молда» сөзінің 
шығуына қатысты бірнеше көзқарастар бар. Бұл 
сөз араб тіліндегі «мәула», яғни «ие», «қожа-
йын», «әмірші» деген ұғымды білдіретін сөзден 
шыққан болуы мүмкін. Сонымен қатар, парсы 
тілінде «мулла» сөзі діни қызметкер, діни мұ-
ғалім, дәрігер, білімді адам (Бекмаханов, 1994), 
деген мағыналарды да білдіреді. 

Молда атауы Иран, Түркия, Ауғаныстан, 
Орта Азияның бірнеше елдерінде кеңінен қол-
данылады. Бұл елдерде молда сөзі барлығына 
беріле бермейтіндігін атаған жөн. Онда сөз діни 
білімі қанық, дін жолындағы амалдары толық, 
жеткен дәрежесі биік, жалпы халық алдында бе-
делге ие, үлгі боларлық қасиеттері мен ұстаздық 
ете алатындарға таңылған. Ал Осман империясы 
тұсында бұл сөз қазыларға берілген. Қазақ ұғы-
мында да молда сөзі шариғатты білетін, соған 
амал ететін, діни білімі толық діндар кісілерге 
тіркесіп айтылады. Тіпті, сөздің кісі есімдеріне 
тіркесіп қолданылуы да көрініс берді.

«Молда» лауазымындағы дін қызметке-
рі туралы деректер қазақ хандарына қатысты 
тарихи мағлұматтарда да кездеседі. Мысалы, 
Дж.Кэстльдің «1736 жылы Орынбордан Қыр-
ғыз-қайсақ ордасының ханы Әбілқайырға сапар 
күнделігі» атты жазбасында хан ордасында мол-
далардың діни рәсімдер жасағанын баяндайды 
(Кэстль, 2013). Кенесары ханның ордасында да 
молдалардың рөлі жоғары болды (Бекмаханов, 
1994). Молдалар дүние есігін ашқан нәресетегі 
азан шақырып, ат қоюдан бастап, діни элементті 
қамтыған әртүрлі қызметтерді атқарды. 

Қазақ даласында Ресей патшалығы құрған 
Орынбор муфтилігінің иерархиялық жүйесінде 
«молда» титулына ие діни қызметкерлер бол-
ды. Жұрт оларды «указной молда» деп айтатын. 



90

Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі

Орынбор муфтилігінің жүйесінде молда «имам» 
(Хабутдинов, 2012) лауазымымен бірге қарас-
тырылды. Ресей билігі мұндай лауазымдағы кі-
сілерді мемлекеттік қаулылармен тағайындап, 
бақылауда ұстады. Соның салдарынан атал-
мыш қызмет арнайы тағайындауды қажет етіп, 
мешіттерге жарлықтармен жіберілді. Алайда, 
Орынбор муфтилігіне бағынышты молдалардың 
Орталық Азия медреселерінде діни білім алған-
дармен арақатынасы суық сипатта өрбіді. Ел 
ішінде «указной молдалардың» дүмшелігі қатты 
сынға ұшырайтын. 

Жалпы, дәстүрлі қазақ қоғамында ислам діні 
күшейген сайын дін қызметін атқарған «қалпе», 
«хазірет», «дамулла» деген секілді діни титул-
дардың саны да арта түсті. Әдет-ғұрып пен ша-
риғат жымдасып, бұрынғы ескі құндылықтар ис-
лами реңк ала бастады. Тіпті, Тәңір сенімінің дін 
қызметшісі саналған бақсы, құшынаш, елтілер-
дің өзі ритуалдарын жасағанда, мұсылмандық 
дұғаларды жасауға көшті (Исахан, 2023). Бұл 
сөзсіз, мұсылмандық элементтердің дәстүрлі қа-
зақ дүниетанымымен астасып-қойындасқанын 
білдіреді. 

Қорытынды 

Қазақтардың ұлт болып ұйысып, өз алдына 
мемлекет құрған хандық (XV-XIX ғғ.) дәуірдегі 
рухани ахуалынан хабардар ететін жазба дерек-
тердің аз болуына байланысты, аталған кезеңде 
діни қызметкерлердің иерархиялық құрылымы 
қалай қалыптасқанын, қандай діни лауазымдар-
дың болғанын өкінішке қарай дөп басып айта 
алмаймыз. Ал, Патшалық Ресейге бодан болған 
дәуірде (ХІХ-ХХ ғғ) маңызды істердің көпшілі-
гі хатқа түсірілді. Бұл кезеңде қазақ қоғамында 
әртүрлі атауларға ие діни қызметкерлер құра-
мы жұмыс істеді. «Муфти», «қазы», «хазірет», 
«халифа», «молда», «имам», «мухтасип», му-
шавир», «ишан», «қаландармен» қатар дін сала-
сында «ахун» лауазымындағы діни қызметкер-
лер де еңбек етті. Тарихи деректерді зерделеп 
қарасақ, олардың халық алдында зор беделге ие 
болғанын байқауға болады. Негізінде, бұл діни 
лауазымдардың әрқайсысы жеке-жеке зерттеуді 
қажет етеді. 

Қазақстан мемлекетінің негізін салушы қа-
зақ ұлтының ислам дінін қабылдағанына бірне-
ше ғасыр болды. Қазақтардың арғы бабалары 
Қарақан, Қыпшақ, Алтын Орда мемлекеттері 
дәуірінде ислам дінін қабылдай бастаған. Де-
генмен, орта ғасырларда қазақтар көшпелі өмір 

сүргендіктен, негізінен мешіт пен медресе ұстай 
алған жоқ. Кейбір отырықшы аймақ тұрғында-
рының ғана тұрақты мешіт пен медресесі бол-
ды. Сондай-ақ, орта ғасырларда қазақ халқы сол 
кезеңдердегі саяси ахуалға байланысты әскери 
өмірге көбірек бейімделді. Осындай жағдайлар-
ға байланысты қазақ халқы исламды қабылда-
ғанымен, орта ғасырларда исламның фундамен-
тальды діни құндылықтары көшпелі халықтың 
руханиятына дендеп ене қойған жоқ. Ал, ХІХ 
ғасырдың алғашқы жартысында Қазақ хандығы 
құлап, Ресей патшалығына халық тәуелді бол-
ған тұста, діни құрылым өзгеріске ұшырады. 
Халықтың рухани өмірінде ресми түрде әртүрлі 
діни қызметтер атқаратын құрылым пайда бол-
ды. Солардың бірі «ахун» лауазымындағы діни 
қызмет еді. Алғашқыда, «ахун» лауазымының 
ресми мәртебесі болды. Бірақ, кейінірек халық 
өзі ұнатқан діни қайраткерлерді ресми таға-
йындаусыз-ақ діни біліміне қарай «ахун» деп 
атай бастады. Қоғамда зор беделге ие болған 
ахундардың халық руханиятына сіңірген еңбегі 
ұшан-теңіз еді. Әрі олар ислам дінінің аймақта 
нығая түсуіне еңбек етті. 

Қазақ қоғамында дәстүрлі әдет-ғұрып пен 
ислам шариғаты қатар қолданылды. Сот про-
цесінде де екі жүйе үйлесім тапты. Бірақ, ХІХ 
ғасырға дейінгі аралықтағы құқықтық жүйеде 
дала заңдары басымдыққа ие-тін. Мемлекеттік 
салық жүйесі мал мен өнімдерге, сондай-ақ зе-
кет пен ұшырға негізделді. Жерлеу, неке, балаға 
ат қою секілді өмірлік салттар шариғатпен ұшта-
сып, ұлттық болмысқа әсер етті.Жалпы алғанда 
дәстүрлі қазақ қоғамындағы мемлекеттік билік, 
құқық, дін, экономика, әскер және әлеуметтік 
құрылымының өзара байланысы ешбір аналогы 
жоқ жүйе еді. Аталған жүйенің ұлт болмысына 
ықпалы нақты тарихи деректер және ғылыми тұ-
жырымдармен қорытындыланды.

Діни наным мен құлшылықтар және өзгеде 
діни іс-шаралар кез-келген қоғамда кездесетін 
құбылыс. Дәстүрлі қазақ қоғамының әлеумет-
тік құрылымы бойынша, діни жауапкершілік-
ті қожалар, пірлер, ишандар, муфтилер, ахун-
дар, молдалар, мұхтасибтер атқарды. Аталған 
дін иелерінің ішінде қазақ қоғамына қожалар 
институтының орны өте жоғары болды. Қазақ 
жеріне сонау VIII ғасырдың екінші жартысын-
да Пайғамбар әулетінің өкілдері дін таратуға 
келіп, діни-рухани мектептер қалыптастырды. 
Олардың ерен еңбегінің арқасында қазақ халқы 
мұсылмандыққа бет бұрды. Көшпелі өмір сүр-
гендіктен, қазақтардың көпшілігі мешіт-мед-



91

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан

ресе ұстай алған жоқ. Алайда, бұл қажеттілік-
ті қожа әулеттері қазақ ру-тайпларымен бірге 
көшіп-қонып жүріп атқарды. Осы себептен де, 

діни жауапкершілікті мойнына алған қожа әу-
летінің өкілдеріне қазақ халқы ерекше құрмет 
көрсетті.

Әдебиеттер

Atar, F. (1979). İslâm Adliye Teşkilâtı. Ankara.
Atar, F. (2001). Kadi. IA, 24 cilt. İstanbul.
Erşahin, S. (1999). Türkistan’da İslam ve Müslümanlar. Sovyet dönemi. TDV. Ankara.
Kallek, C., Bazmee Ansari, A. S., & Kazıcı, Z. (1998). Hisbe. IA, 18 cilt. İstanbul. https://islamansiklopedisi.org.tr/hisbe
Togan, Z. B. (1940). Ahund. Cilt 1. İslam Ansiklopedisi.
Абурахманова, Ғ., Муталлибов, С. (1997). Девону луғат-турк. 1 жилд. Узбекистон ССР «Фан» нашриёти. 
Адилова, Ф. (2010). Қазақ қоғамының саяси өміріндегі Орынбор муфтилігінің орны мен қызметі (XVIII ғ. аяғы – ХХ ғ. 

басы) [Кандидаттық диссертация авторефераты, Алматы].
Әбдірәсілқызы, А. (2013). Қазақстандағы діни білім жүйесі: тарихы, қазіргі жай-күйі және өзекті мәселелері. Діни 

білім беру және ағарту діни экстремизм мен терроризмнің алдын алу факторы ретінде» тақырыбындағы республикалық 
ғылыми-тәжірибелік конференция. Астана.

Байбосынұлы, Қ. (2020). Ахундар мектебі қалай қалыптасты? Мұнара газеті, 12, 8.
Бакиева, Г. Т. (n.d.). Мусульманское духовенство у сибирских татар в XIХ – начале XX в. http://www.tataroved.ru/

publicat/new/Sbornik_OMDS.pdf
Бекмаханов, Е. (1994). Қазақстан ХІХ ғасырдың 20-40 жылдарында. Санат.
Восканян, Г.А. (1986). Русско-персидский словарь. «Руский язык».
Загидуллин, И.К. (n.d.). Звания мусульманского приходского духовенства в округе оренбургского магометанского соб-

рания (конец XVIII – начало XX века). cyberleninka.ru. https://share.google/QL9JHfgIu2EJjprgw
Зиманов, С., & Өсеров, Н. (1998). Шариғаттың әдет-ғұрыпқа әсері. Алматы.
Ибадуллаева, З. Ө. (2016). Қазақ халқының саяси құрылымындағы қожалар институты. https://kozhalar.kz
Исахан, М. (2018). Ислам дінінің Орталық Азияға таралуы және алғашқы түркі-ислам мемлекеттерінің сипаттама-

лары (монография). «Рухани құндылықтарды қорғау қоры».
Исахан, М. (2022). Түркістанның соңғы муфтиі – Алиш Умарқожаұлы! Мұнара газеті, 7, 8.
Исахан, М. (2025). Дәстүрлі қазақ қоғамының әлеуметтік құрылымы және әдет-ғұрып пен шариғат синтезі (моног-

рафия). «Қазақ кітабы».
Исахан, М. (2020). Ахун қандай лауазым? kazislam.kz. https://kazislam.kz/2020/08/ahun-qandaj-lauazym/
Исахан, М. (2017). Ишан атауы кімдерге берілген? kazislam.kz. https://kazislam.kz/2017/12/ishan-atauy-kimderge-berilgen/
Исахан, М. (2020). Мұхтасип – қандай діни лауазым? asyldin.kz. https://asyldin.kz/article/view/id/18027.html
Исахан, М. (2022). Түркістанның соңғы әулиесі – Әбул-ас ибн Әбілхайыр ат-Түркістани. kazislam.kz. https://kazislam.

kz/2022/04/turkistannyng-songghy-auliesi-abul-as-ibn-abilhajyr-at-turkistani/
Исахан, М., & Мұқатай, Е. (2023). Тәңіршілідік. Ұғымы мен мәні, тарихи сипаттамасы, бүгінгі проблемалары. Алматы.
Исахан, М., & Сатыбалдиева, А. (2021). Қазақстандағы ислам тарихы (оқу құралы). Муфтият баспасы.
Исахан, М., & Сманов, Р. (2021). Ишан және ахун діни лауазымы мен мәртебесінің шығу тегі, ұғымы, сипаттамасы. 

Исламтану және араб филологиясы мәселелері атты халықаралық конференция материалдары. Нұр-мүбарак ЕИМУ.
Крафть, К.К. (1900). Изь Киргизской старины. Орынбор.
Кэстль, Д. (2013). Дневник путешествия в году 1736-м из Оренбурга к Абдулхаиру, хану Киргиз-Кайсацкой Орды. Жи-

бек жолы.
Қазыналы Оңтүстік (2013). Серия: Түркістан кітапханасы. Т 56. 3-кітап: Насап-нама. «Нұрлы әлем».
Қауыс, Ұ. (2016). Ұлағат. Тарихи-танымдық толғаныс. Ақтөбе.
Мансұров, Н.Б. (2021). Ислам дініндегі діни атақ-лауазымдар. Түркістан.
Материалы по истории казахских ханств XV-XVIII веков (1969). Алматы.
Материалы по казахскому обычному праву. Сборник. (1948). Алматы.
Мирзагелдиев, Б., & Рашимбетов, Р. (2019). Қазақ қоғамындағы мұсылман дін қызметкерлерінің лауазымдық ерек-

шеліктері: XVIII ғасыр соңы – XX ғасыр басы. Алматы: «Әл-Фарабидің рухани мұрасы мен қазіргі заманғы Шығыс» атты 
халықаралық ғылыми-практикалық конференция жинағы.

Орын Қойлақы, С. (1992). Асыл мұра. Түркістан.
Рубинчик, Ю.А. (1970). Персидско-русский словарь. Москва.
Тұяқбаев, М. (1996). Қожа Ахмет Ясауи кесенесінде жерленген «Мұхаммед ұрпақтары». Ясауи тағылымы. Түркістан.
Хабутдинов, А. Ю. (2012). Религиозное самоуправление и шариатское семейное право в России: опыт Оренбургского 

магометанского духовного собрания в конце XVIII – первой четверти XIX в. Режим доступа: http://rpu-rf.ru/uploads/zabut.pdf
Яссави, Х.А. (2024). Умринг елдек утара (Иброхим Хаққул, Нодирхан Хасан, ред.). «Qamar-media». Тошкент.



92

Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі

References

Äbdırasılqızı, A. (2013). Qazaqstandağı dini bılım jüyesi: tarıxı, qažrıǵı jaı-küyі jäne özektі mäselelerі [The System of Religious 
Education in Kazakhstan: History, Current State, and Key Issues]. Dini bılım beru jäne ağartu dini ekstremizm men terrorizmnıñ 
alına alu faktory retinde» taqırbyndaǵı respublikalıq ğılmı-täjiribelіk konferenciya. Astana. (in Kazakh)

Aburaxmanova, Ğ., & Mutallibov, S. (1997). Devonu luǵat-turk [Dīwān Lughāt at-Turk]. Uzbeksitan SSR «Fan» našriýetı. 
Toşkent: 1 jilt. (in Uzbek)

Adilova, F. (2010). Qazaq qoğamınıñ säýasi ömirindegi Orynbor muftılığıniñ orını men qızmeti (XVIII ğ. ayağı – XX ğ. 
bası) [The Role and Function of the Orenburg Muftiate in the Political Life of Kazakh Society (Late 18th – Early 20th Century)]. 
Kandıdatlıq dissertaciya avtoreferatı. Almaty. (in Kazakh)

Atar, F. (1979). İslām Adliye Teşkilâtı [The Islamic Judicial System]. Ankara. (in Turkish)
Atar, F. (2001). Kadi [Qadi / Islamic Judge]. IA, 24 cilt. İstanbul. (in Turkish)
Baıbosınulı, Q. (2020). Axundar mäktebı qalay qalıptastı? [How Did the Akhunds’ School Develop?] Munara gazeti, 12, 8. (in 

Kazakh)
Baqieva, G.T. (n.d.). Musyl’manskoe dukhovenstvo u sıbırskikh tatar v XIX – nachale XX v. [Muslim Clergy among the Siberian 

Tatars in the 19th – Early 20th Century]. http://www.tataroved.ru/publicat/new/Sbornik_OMDS.pdf (in Russian)
Bekmakhanov, E. (1994). Qazaqstan XIX ğ. 20–40 jıldarında [Kazakhstan in the 1820s–1840s]. Sanat. (in Kazakh)
Erşahīn, S. (1999). Türkistandā Islām ve Müsılmanlar. Sovyet dönemi [Islam and Muslims in Turkistan: The Soviet Period]. 

TDV. Ankara. (in Turkish)
İbadullaeva, Z. Ö. (2016). Qazaq xalqınıñ säýasi qurılımdığı qojağalar instituty [The Institution of Khojas in the Political 

Structure of the Kazakh People]. https://kozhalar.kz (in Kazakh)
Isakhan, M. (2018). Islām dīniniñ Ortalıq Āziyağa taraluı jäne alğaşqı türki-islām memleketteriñ sipattamaları (monografiya) 

[The Spread of Islam in Central Asia and the Characteristics of the Early Turkic-Islamic States]. «Ruḥani qundılıqtardı qorğau qorı». 
(in Kazakh)

Isakhan, M. (2022). Türkıstannıñ soñğı muftii – Aliş Umarqojaұlı! [The Last Mufti of Turkistan – Alish Umarqojauly!] Munara 
gazeti, 7, 8. (in Kazakh)

Isakhan, M. (2025). Dästrīlī qazaq qoğamınıñ äleumettik qurılımdığı jäne ädet-ğurıpqaqa pen şariğattıñ sintēzī (monografiya) 
[The Social Structure of Traditional Kazakh Society and the Synthesis of Customary Law and Sharia (Monograph)]. «Qazaq kītabı». 
Almaty. (in Kazakh)

Isakhan, M. (2020). Axun qandayı lawazım? [What Kind of Title Is “Akhun”?] kazislam.kz https://kazislam.kz/2020/08/ahun-
qandaj-lauazym/ (in Kazakh)

Isakhan, M. (2017). İşan ataýı kımderge berilgen? [To Whom Was the Title “Ishan” Given?] kazislam.kz https://kazislam.
kz/2017/12/ishan-atauy-kimderge-berilgen/ (in Kazakh)

Isakhan, M. (2020). Muxtasıp – qandayı dini lawazım? [Muhtasib – What Kind of Religious Office Is It?] kazislam.kz https://
asyldin.kz/article/view/id/18027.html (in Kazakh)

Isakhan, M. (2022). Türkiśtannıñ soñğı äwliyası – Äbul-as ibn Äbılxayır at-Türkıstani [The Last Saint of Turkistan – Abul-
As ibn Abulkhayr al-Turkistani]. kazislam.kz https://kazislam.kz/2022/04/turkistannyng-songghy-auliesi-abul-as-ibn-abilhajyr-at-
turkistani/ (in Kazakh)

Isakhan, M., & Muqtay, E. (2023). Tängirşılıdık. Uğımı men mäni, tarıxı sıpattaması, bügindegi probleması [Tengrism: Its 
Concept, Meaning, Historical Characteristics, and Contemporary Issues]. Almaty. (in Kazakh)

Isakhan, M., & Satıbaldiyeva, A. (2021). Qazaqstandağı islām tarıxı (oqu quralı) [History of Islam in Kazakhstan (Textbook)]. 
Muftiyat baspası. (in Kazakh)

Isakhan, M., & Smanov, R. (2021). İşan jäne axun dini lawazımı men mártebesiniñ şıǵu tegi, uğımdarı, sipattamaları [The 
Origins, Concepts, and Characteristics of the Religious Titles and Statuses of Ishan and Akhun]. İslamtanıw jäne arab filologiyası 
mäseleleri atıñğı xalıqaralıq konferenciya materialdarı [Proceedings of the International Conference on Issues of Islamic Studies and 
Arabic Philology]. Nūr-Mübäräk EİMU. Almaty. (in Kazakh)

Kallek, C., Bazmee Ansari, A. S., & Kazıcı, Z. (1998). Hisbe [Hisba / The Office of Public Morality Supervision]. IA, 18 cilt. 
İstanbul. https://islamansiklopedisi.org.tr/hisbe (in Turkish)

Kest’l, D. (2013). Dnevnık puteshestviya v godu 1736-m iz Orenburğa k Abdulexairu, xanu Kyrgız-Kaysatskoy Ordı [Travel 
Diary from the Year 1736 from Orenburg to Abulkhair, Khan of the Kirghiz-Kaysak Horde]. Jıbek joly. 

Kraf’t, K.K. (1900). Izy Kyrgizskoy stariny [From Kyrgyz Antiquity]. Orynbor. (in Russian)
Mansurov, N.B. (2021). Islām dīnindegi dini atağ-lawazımdar [Religious Titles and Ranks in Islam]. Türkistan. (in Kazakh)
Materialy po istorii kazahskikh xanstv XV–XVIII vekov (1969). [Materials on the History of Kazakh Khanates of the 15th–18th 

Centuries]. Almaty. (in Russian)
Materialy po kazahskomu obychnomu pravu. Sbornik. (1948). [Materials on Kazakh Customary Law. A Collection.] Almaty. 

(in Russian)
Mirzagediev, B., & Rashimbetov, R. (2019). Qazaq qoğamındağı müsılman din qızmetkerleriniñ lawazımdıq erekşelikteri: 

XVIII ğ. soñı – XX ğ. bası [The Functional Specificities of Muslim Religious Officials in Kazakh Society: Late 18th – Early 20th 
Century]. Almaty, «Äl-Farabi dını ruhani murası men qazaq zamandığı Şığıs» atıñğı xalıqaralıq ğılmı-praktikalıq konferenciya 
jınağı. (in Kazakh)

Oryn Qoılaqı, S.a. (1992). Asıl mura [The Noble Heritage]. Türkistan. (in Kazakh)
Qawıs, Ü. (2016). Ulağat. Tarıxı-tanımdıq tolıñıs [Ulaghat: A Historical–Cognitive Study]. Aqtöbe. (in Kazakh)



93

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан

Qazynalı Oñtüstik – A. (2013). Seriya: Türkiśtan kitapxanasy. T 56. 3-kitap: Nasap-nama [Genealogy / Lineage Book]. «Nurly 
Älem». (in Kazakh)

Rubinchik, Y.A. (1970). Persidsko-russkiı slovar’ [Persian–Russian Dictionary]. Moskva: 1612 s. (in Russian)
Togan, Z. B. (1940). Ahund [Akhund]. Cilt 1. İslam Ansiklopedisi. (in Turkish)
Tuyakbaev, M. (1996). Qoja Ahmet Yassaui kesenesinde jerlengen «Muḥammed urpaqtarı» [“Descendants of Muḥammad” 

Buried in the Mausoleum of Khoja Ahmed Yasawi]. Yasawi tağılımı [The Yasawi Tradition]. Türkistan. (in Kazakh)
Voskanian, G.A. (1986). Russko-persidskiı slovar’ [Russian–Persian Dictionary]. «Russkiı yazık». (in Russian)
Xabutdinov, A. Y. (2012). Religiioznoe samoupravlenie i šariatskoe semeinoe pravo v Rossii: opıt Orenburgskogo 

magometanskogo dukhovenstva v kontse XVIII – pervoy četverti XIX v. [Religious Self-Governance and Sharia Family Law in 
Russia: The Experience of the Orenburg Muslim Clergy in the Late 18th – First Quarter of the 19th Century]. Režım dağdarısı: http://
rpu-rf.ru/uploads/zabut.pdf (in Russian)

Yasawi, Kh.A. (2024). Umrıń eldek utara (İbrohim Haqqul, Nodirkhan Xasan, red.) [Your Life’s Valuable Legacy (Ibrohim 
Haqqul, Nodirkhan Xasan, eds.)]. «Qamar-media». Toşkent. (in Uzbek)

Zägidullin, I.K. (n.d.). Zvaniya musyl’manskogo prikhodskogo dukhovenstva v okruge Orenburgskogo magometanskogo 
sobranıya (konts XVIII – nachalo XX veka) [Titles of the Muslim Parish Clergy in the District of the Orenburg Mohammedan 
Assembly (Late 18th – Early 20th Century)]. cyberleninka.ru. https://share.google/QL9JHfgIu2EJjprgw (in Russian)

Zimanov, S., & Öserov, N. (1998). Şariğattıñ ädet-ğurıpqaqa äseri [The Influence of Sharia on Customs and Traditions]. 
Almaty. (in Kazakh)

Авторлар туралы мәлімет:
Арыстанбекұлы Нұржан – Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университетінің PhD докторанты (Алматы, 

Қазақстан, e-mail: dmamyrbaj@mail.ru)
Исахан Мұхан Баймұратұлы (корреспондент-автор) – PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдени университеті дінтану 

кафедрасының доценті (Алматы, Қазақстан, e-mail: alash_ordabasy@mail.ru)

Information about authors:
Arystanbekuly Nurzhan – PhD student at Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 

dmamyrbaj@mail.ru)
Issakhan Mukhan Baimuratuly (corresponding author) – PhD, docent at the Department of Religious Studies Egyptian 

University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, e-mail: alash_ordabasy@mail.ru)

Сведения об авторах: 
Арыстанбекулы Нуржан – PhD-докторант Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, 

Казахстан, e-mail: dmamyrbaj@mail.ru).
Исахан Мухан Баймуратулы (автор-корреспондент) – PhD, доцент кафедры религиоведения Египетского исламского 

университета Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-mail: alash_ordabasy@mail.ru).

2025 жылы 7 ақпанда тіркелді. 
2025 жылы 20 желтоқсанда қабылданды.



© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

94

IRSTI 21.31.41						      	 https://doi.org/10.26577//EJRS20254449

A. Djanabayeva1 , Sh. Adilbaeva1* , A. Mukan2

1Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic culture, Almaty, Kazakhstan 
2Kazakh National Women's Pedagogical University, Almaty, Kazakhstan 

*e-mail: shamshat.nmu@mail.ru

SOCIAL FACTORS INFLUENCING RELIGIOSITY  
OF ADOLESCENTS: ROLE OF FAMILY,  

PEERS AND ENVIRONMENT

This scholarly article meticulously investigates the myriad social determinants that indelibly shape 
the religious beliefs and practices of adolescents, while emphasizing the intricate and multifarious in-
teractions among familial influences, peer associations, and the broader cultural milieu. This discourse 
underscores the immense importance of the family as a social system, in which parental beliefs and, 
especially, their particular parenting styles, deeply influence the religious identity of children in all stages 
of their growth. Besides that, the literature emphasizes that adolescents are greatly affected by their 
friends and the school environment where they study. Moreover, the paper points out that people at 
this stage tend to seek comfort and personal support from their social circle, which, eventually, plays a 
significant role in their religious development. Moreover, it examines significant effects of national and 
ethnic background in depth, especially in migrant families, where religion often serves as a major chan-
nel for the formation of identity and the strengthening of the bond with the community. The effects of 
social media are also carefully considered since this recent trend can have both positive and negative 
impacts on teenagers’ religious views, thus adding to the overall complexity of their belief systems. As a 
result, the research highlights the critical need for a deep understanding of these complex and multilay-
ered social factors since such an understanding is indispensable to appreciating the changing pattern of 
adolescent religiosity in the context of contemporary society. 

Keywords: adolescents, religion, society, factors, identity

А. Жаңабаева1, Ш. Әділбаева1*, А. Мұқан2

1Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Қазақстан 
2Қазақ ұлттық қыздар педагогикалық университеті, Алматы, Қазақстан 

*e-mail: arayka_9200@mail.ru

Жасөспірімдердің діндарлығына әсер ететін әлеуметтік факторлар:  
отбасы, құрдастар және қоршаған ортаның рөлі

Бұл ғылыми мақала жасөспірімдердің діни сенімдері мен тәжірибесін тығыз қалыптастыратын 
сансыз әлеуметтік детерминанттарды мұқият зерттейді, сонымен бірге отбасылық әсерлер, 
құрдастар топтары және кең мәдени орта арасындағы күрделі және көп қырлы өзара әрекеттесуге 
баса назар аударады. Бұл дискурс отбасылық динамиканың маңыздылығына баса назар аударады, 
мұнда ата-аналардың нанымдары өздерінің ерекше ата-аналық әдістемелерімен қатар, олардың 
ұрпақтарының қалыптасу жылдарында дамыған кезде діни сәйкестіктеріне айтарлықтай әсер 
етеді. Сонымен қатар зерттеу құрдастарының қарым-қатынасы мен білім беру ортасының 
жасөспірімдерге сыни әсерін көрсетеді, олардың әлеуметтік контекстте белсенді эмоционалды 
қолдау мен басшылыққа алуға бейімділігін көрсетеді, өйткені бұл бірлестіктер олардың діни 
эволюциясында шешуші рөл атқарады. Сонымен қатар мақалада ұлттық және этникалық тегінің 
терең әсерлері мұқият қарастырылады, әсіресе мигрант отбасыларына ерекше назар аударылады, 
мұнда дін жиі сәйкестікті қалыптастыру мен қоғамдық интеграцияның маңызды көзі ретінде 
пайда болады. Әлеуметтік желілердің салдары да мұқият қарастырылады, өйткені бұл заманауи 
құбылыс жасөспірімдердің діни бағыттарына оң және теріс әсер етуі мүмкін, осылайша олардың 
сенім жүйелерінің жалпы күрделілігін арттырады. Демек, зерттеу осы күрделі және көп қырлы 
әлеуметтік детерминанттарды жан-жақты түсінудің өзекті қажеттілігін көрсетеді, өйткені бұл 
түсінік қазіргі қоғамдағы жасөспірімдер діншілдігінің дамып келе жатқан ландшафтын түсіну 
үшін өте маңызды.

Түйін сөздер: жасөспірімдер, дін, қоғам, факторлар, тұлға

https://doi.org/10.26577//EJRS20254449
https://orcid.org/0009-0001-3276-5513
https://orcid.org/0000-0001-8073-4044
https://orcid.org/0000-0002-5516-0234
mailto:shamshat.nmu@mail.ru
mailto:kerim-1962@mail.ru


95

A. Djanabayeva et al.

А. Джанабаева1, Ш. Адилбаева1*, А. Мукан2

1Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан 
2Казахский национальный женский педагогический университет, Алматы, Казахстан 

*e-mail: arayka_9200@mail.ru

Социальные факторы, влияющие на религиозность подростков:  
роль семьи, сверстников и окружения

В этой научной статье тщательно исследуется множество социальных факторов, которые не-
разрывно влияют на религиозные убеждения и обычаи подростков, и одновременно освещаются 
многогранные и сложные взаимодействия между семейными влияниями, группами сверстников 
и более широким культурным контекстом. В этом дискурсе подчеркивается первостепенное зна-
чение динамики семьи, в котором убеждения родителей, а также их особый стиль воспитания 
оказывают глубокое влияние на религиозную идентичность, которую развивают их дети в годы 
становления. Кроме того, исследование посвящено существенному влиянию отношений со свер-
стниками и образовательной среды на подростков, подчеркивая тенденцию подростков актив-
но искать эмоциональную поддержку и руководство в своих социальных кругах, поскольку эти 
отношения играют решающую роль в их религиозном развитии. Кроме того, в статье тщатель-
но рассматривается глубокое влияние национального и этнического происхождения, при этом 
особое внимание уделяется семьям мигрантов, где религия часто служит важным источником 
формирования идентичности и социальной сплоченности в сообществе. Также тщательно рас-
сматриваются последствия социальных сетей, поскольку это современное явление может оказы-
вать как положительное, так и пагубное влияние на религиозные взгляды подростков, тем самым 
усугубляя общую сложность их систем убеждений. Таким образом, в исследовании подчерки-
вается настоятельная необходимость всестороннего понимания этих сложных и многогранных 
социальных факторов, поскольку это необходимо для понимания меняющейся ситуации с рели-
гиозностью подростков в контексте современного общества.

Ключевые слова: подростки, религия, общество, факторы, идентичность

Introduction 

In recent years, there has been a notable surge 
in scholarly interest regarding the social determi-
nants of religiosity, prompted by evolving religious 
preferences and practices across various age co-
horts, particularly among adolescents. Research in 
the field of religion studies specifically on this topic 
has become significant only recently, but its impor-
tance is increasingly recognized due to the dramatic 
increase of religious feelings among young people. 
The thorough knowledge of the social determinants 
that influence the formation of a religious person-
ality in adolescence can provide useful information 
to sociologists, psychologists, and educators, and at 
the same time deepen our understanding of the place 
of religion in modern society (Rodríguez-Yunta, 
2016).

Adolescent religiosity is deeply rooted in vari-
ous social factors that influence a young person’s 
perspective on the world. Within the lens of soci-
ology, the study of adolescent religiosity unveils 
the intricate and diverse phenomena, whereby the 
individual, social and cultural elements interact and 
negotiate to determine the adolescent’s religious be-
havior.

Justification of the choice of articles and goals 
and objectives

The family is certainly a very important factor 
in this complicated process. The parents’ religious 
beliefs, as well as their participation in religious cer-
emonies and traditions, lay the foundation for the 
teenager to develop his/her religious identity. Chil-
dren brought up in a religious family are more likely 
to be interested in religion and to follow the parents’ 
religious views. However, the family is not the only 
factor. Schools, being important social institutions, 
also have an effect on the development of adoles-
cents’ religiosity. Depending on the curriculum, cul-
tural milieu, and the attitudes of educators, schools 
can either reinforce or undermine religious beliefs 
(Muntaqo et al., 2024). Peers assume a distinctive 
role in shaping the religiosity of adolescents. The 
teenage years constitute a phase of vigorous self-
exploration and the quest for one’s position within 
society. The opinions of peers, alongside their reli-
gious convictions and behaviors, exert a consider-
able influence on the development of a teenager’s 
views and values. If an adolescent is surrounded by 
religious peers, they are significantly more likely to 
align with their beliefs (Kohzadi & Shiri, 2014).



96

Social factors influencing religiosity of adolescents: role of family, peers and environment

Media and the Internet further impact the religi-
osity of adolescents. They offer access to a myriad 
of religious doctrines, philosophical ideologies, and 
spiritual practices. An adolescent has the opportu-
nity to independently investigate topics of personal 
interest, juxtapose diverse perspectives, and cul-
tivate their own opinions (Vlasova & Chikurova, 
2020). Thus, the religiosity of adolescents emerges 
as a product of a complex amalgamation of social 
factors. A thorough understanding of these factors 
facilitates a more nuanced comprehension of the 
processes involved in the formation of the adoles-
cent personality, as well as the development of ef-
fective strategies for upbringing and education. This 
article will examine the influence of social factors 
on the religious behavior of adolescents. Those fac-
tors include family, friends, school, and media. The 
research on the impact of social factors on religios-
ity is still topical for specialists in the field of reli-
gion who try to find the connection between faith 
and society.

Scientific research methods 

This article explores a wide range of social el-
ements that have a significant influence on the re-
ligious beliefs and practices of young people, thus 
revealing the complex dynamics at play. In order to 
achieve this aim, the authors apply case studies of 
specific families or communities to closely examine 
how different social factors such as family structure, 
parenting styles, and community support systems, 
among others, affect the religious development of 
teenagers during this pivotal period of their lives. 
This research method deepens our understanding of 
the social context in which the formation of adoles-
cents’ religious identity takes place and at the same 
time in some way throws light on the interaction of 
these influences. Besides that, an extensive review 
of adolescent religiosity literature, including earlier 
studies as well as theoretical models, effectively 
positions the results of this research within a wider 
context and reveals the areas where our scholarly 
knowledge of this complex issue is still lacking. All 
these approaches combined will give a comprehen-
sive grasp of the various social factors influencing 
adolescent religiosity that allows the researchers to 
make important and impactful findings about the in-
tricate interrelationships of family, peer, and larger 
social influences.

Discussion and results

Impact of the family on the adolescents’ religi-
osity. The family constitutes the primary and essen-
tial milieu for the cultivation of a child’s personal-
ity, particularly in the realm of religious orientation. 
It serves as an institution adept at fulfilling both 
fundamental physiological requirements and more 
intricate socio-psychological needs. The family rep-
resents one of the initial social frameworks that an 
individual faces and magnitude of its influence on 
the development of adolescent religious convictions 
is exceedingly significant. From a young age, par-
ents transmit their perspectives, traditions, and be-
liefs to their offspring. This process establishes the 
foundational bedrock upon which subsequent rela-
tionships with religion are constructed (Divisenko, 
Belov & Divisenko, 2018). From a psychosocial 
standpoint, the family executes several pivotal func-
tions: 1) it ensures safety and protection not only for 
the child but also for other members of the familial 
unit; 2) it acts as a wellspring of physical comfort 
and psychological well-being; 3) it imparts a sense 
of affection, unconditional acceptance, and love; 
4) it provides the child with appropriate behavioral 
models necessary for successful societal integration; 
5) it directs and shapes socially sanctioned behav-
ioral paradigms; 6) it aids the child in developing 
problem-solving capabilities and adapting to life’s 
challenges; 7) it offers guidance in the acquisition of 
motor, verbal, and social skills essential for autono-
mous living; 8) it encourages the pursuit of success 
in educational and social endeavors; 9) it assumes 
the role of a mentor in the establishment of life goals 
and aspirations; 10) it functions as a source of com-
panionship, camaraderie, and recreational activi-
ties during childhood, extending into marital stages 
(Mikhaleva, 2020).

The sociologist Schneiders describes ten dis-
tinguishing features of exemplary families. Criteria 
for distinguishing an exemplary family. First, one 
of the most distinguishing features of an exemplary 
family is having little or no conflict between fam-
ily members. Second, family members are given the 
freedom to express their wants and feelings. Third, 
the family has a warm, caring environment. Fourth, 
education occurs through the use of appropriate dis-
cipline. Fifth, every family member is free to be in-
dependent. Sixth, love and respect form the basis for 
a relationship between family members. Seventh, 



97

A. Djanabayeva et al.

specific issues are dealt with together through dis-
cussion. Eighth, families work together to strength-
en the bonds of unity and cooperation amongst their 
members. Ninth, parents are emotionally stable and 
provide financial security for their families. Finally, 
tenth, families follow the same religion and moral 
values (Schneiders, 1963). Occasionally, when a 
family experiences serious turmoil and the role of 
religious principles in their lives gets weakened, 
teens may come out with different problems. These 
problems can be deviant behavior, depression, ag-
gression and criminality, as well as alcohol and drug 
abuse. Besides that, the growth of a religious nature 
in adolescents in the family environment is to a great 
extent impacted by the different types of parenting 
that their parents use. 

Diana Baumrind deeply studied the impact of 
different parenting styles (authoritarian, liberal, and 
authoritative) on the social, emotional, and intel-
lectual growth of children. She was at the forefront 
of research on bringing to light the relationship be-
tween parenting styles and the child’s personality 
development. She made an analysis in which she 
represented that the harsh parenting style is identi-
fied by a very high level of control and very little 
emotional support (Panyushkina 2022). The influ-
ence of parenting styles in the family setting on the 
formation of the adolescent’s religiosity is a very 
intricate and multi-layered issue. An authoritarian 
style of parenting, which is characterized by strict 
rules, high control, and low support, can signifi-
cantly shape the religious beliefs and practices of 
adolescents. On the one hand, such parents, who 
often follow the traditional religious views, might 
force their children to adopt their beliefs through 
strict monitoring and dominating religious norms. 
Within such familial structures, participation in re-
ligious rituals and compliance with prescribed prac-
tices may be obligatory, with deviations subjected to 
strict punitive measures. This dynamic may result in 
the superficial assimilation of religious doctrines de-
void of profound comprehension and personal con-
viction. Adolescents nurtured in such environments 
may exhibit heightened religiosity, motivated by a 
fear of retribution or an aspiration to fulfill parental 
expectations. Conversely, an authoritarian parent-
ing style may incite adolescents to rebel against and 
renounce their parents’ religious convictions. Con-
tinuous pressure, the absence of choices, and criti-
cal scrutiny may culminate in the development of a 
negative disposition towards religion, which is per-

ceived as a mechanism of control and limitation. In 
such instances, adolescents may reject their parents’ 
religious beliefs and pursue alternative value sys-
tems or may identify as atheists or agnostics (Den-
ton, 2012).

There are many models of parenting styles that 
can have various impacts on the religious beliefs 
of adolescents. In straightforward terms, if par-
ents actively engage in their faith, partake in re-
ligious rituals, and deliberate on spiritual matters, 
the probability that their offspring will regard these 
practices as standard increases markedly. Empiri-
cal studies indicate that adolescents whose parents 
consistently attend places of worship, engage in 
communal religious activities, and converse about 
spiritual issues are frequently observed to possess 
elevated levels of religiosity. Conversely, should 
the family espouse exceedingly liberal perspec-
tives or, more conspicuously, undertake a series of 
intentional measures to dissociate from religion, 
the adolescent is less inclined to cultivate a robust 
faith. In such instances, adolescents may experi-
ence an internal discord between their individual 
beliefs and the expectations imposed upon them by 
their familial context. This occasionally culminates 
in a complete disengagement from religious prac-
tices (Zhou, 2023). 

Sarbu posits that the religiosity exhibited by 
parents significantly impacts the religious beliefs 
and practices of their progeny. Adolescents who 
maintain a strong rapport with their parents tend to 
display heightened levels of religiosity. Moreover, 
she argues that teenagers who build good connec-
tions with their parents tend to be more religious. 
In other words, the quality of family relationships 
is one of the main factors influencing the religious 
beliefs and practices of young people (Sârbu et al., 
2021). Hamzah is another researcher who, while 
recognizing the association between parental attach-
ment and positive youth development, emphasizes 
the important role of family in religious socializa-
tion (Hamzah et al., 2018).

Speaking openly about religious matters within 
the family is very important. Adolescents are better 
able to understand their feelings, and ask important 
questions, when parents and children discuss the 
religious beliefs, their importance, and the ways in 
which they are expressed in everyday life. Religion 
is often thought of as a vague and complicated idea; 
therefore, having a talk with their parents gives teen-
agers more assurance about their own understanding. 



98

Social factors influencing religiosity of adolescents: role of family, peers and environment

A family that does not communicate about religion 
may struggle when the young people in the family 
start looking for answers outside the family. Most 
probably, they will ask their friends or the media, 
which, in some cases, can lead to them having a dis-
torted view of religion. Moreover, religious ceremo-
nies have a great impact on the religiosity of teenage 
children. Getting involved with family traditions, 
celebrating holidays, and attending rites can, in fact, 
help deepen one’s religious self-identification (Bano 
& Ferra, 2018). For instance, the commemoration 
of religious holidays can render the concept of reli-
gion more tangible and relatable. Such practices cul-
tivate adolescents’ sense of belonging to a specific 
religious community, which may also exert a lasting 
influence on their faith.

Environment and religious society. Environ-
mental conditions and religious society. In this 
framework, the community environment pertains 
to the social conditions, which encompass socio-
religious and socio-cultural dimensions, that may 
significantly affect an individual’s religious de-
velopment or worldview. In societies where inter-
personal interactions are characterized by mutual 
consent, and socio-cultural existence is grounded 
in religious tenets and moral standards, a civil soci-
ety emerges that upholds humanistic ideals, as well 
as the principles of justice, integrity, equality, and 
tolerance. Conversely, a deviation from religious 
values and ethical standards fosters the emergence 
of materialistic and hedonistic sentiments within 
society, along with a hypocritical lifestyle, neglect 
for the individual, discrimination, intolerance, and 
the prioritization of worldly possessions (Possamai 
et al., 2020). 

The character traits that promote religiosity 
among the youth are manifested in: 1) adherence 
to religious canons both in private life and in social 
engagements, and 2) abstention from actions that 
contravene religious principles and moral standards, 
including aggression, mistrust, duplicity, theft, brib-
ery, and other base and cruel behaviors. Conversely, 
personality traits that impede the development of a 
religious worldview are characterized by: 1) an em-
phasis on material values, pleasures, and a secular 
lifestyle, 2) behaviors and perspectives that contra-
dict religious dogmas, and 3) a self-centered and in-
different disposition towards the issues of poverty, 
lack of education, and immorality prevalent in soci-
ety (Schnitker et al., 2021). 

The phenomenon of socialization emerges in 
the context of everyday existence as a consequence 
of social interactions facilitated by specific media 
or the social environment. Consequently, the living 
conditions within the environment predominantly 
determine and influence the inputs and knowledge 
acquired. One theoretical framework elucidates 
the prevalence of criminal activity in urban areas, 
as elevated crime rates in urban communities are 
frequently concentrated in economically disad-
vantaged segments of the city, attributable to in-
adequate housing, overcrowding, poor health con-
ditions, and unstable demographic circumstances 
(Eitzen, 1986). 

Consequently, a social environment that fosters 
the enhancement of adolescent spirituality is charac-
terized by the existence of a residential system that 
meets sanitary regulations, easily accessible social 
amenities, and resources dedicated to the manage-
ment and advancement of religious practices. This 
society observes religious obligations both verti-
cally and horizontally, refrains from behaviors that 
contravene religious doctrines and ethical prin-
ciples, such as hostility, mutual distrust, duplicity, 
theft, corruption, and other reprehensible and inhu-
mane forms of conduct, and ensures rigorous social 
control founded on humanistic and spiritual values 
(Cornwall, 1987).

The impact of the sociocultural environment 
on an individual’s religious convictions constitutes 
a topic of considerable inquiry within the fields of 
sociology and psychology. The important feature of 
this effect is that people brought up in a religious 
community or country tend to be more religious 
than those brought up in secular ones. This phe-
nomenon highlights the importance of the context in 
which personal beliefs and values are formed, and 
also the key role of social and cultural factors in the 
socialization process.

Peer Influence on Adolescent Religiosity. Ado-
lescence is often seen as a time when young people 
are looking for social integration and acceptance 
among their peers. The peer group that a young per-
son has can greatly affect the religious views and 
behaviors of that adolescent. The peer’s impact is 
especially important during this period of self-de-
velopment when one’s identity is being formed. Re-
ligious beliefs, as part of a person’s value system, 
are influenced by the social environment as well. 
Going to church with friends and talking about spiri-



99

A. Djanabayeva et al.

tual issues and reading the bible together help to cre-
ate an atmosphere that keeps and even deepens the 
faith. If the adolescent’s environment is dominating 
by non-religious or atheistic views, it will probably 
make the adolescent doubtful about his or her own 
faith. The need for acceptance by a group and the 
desire to conform to the expected norms often lead 
an adolescent to hide his/her religious views and, in 
some cases, to reject them altogether. Peer pressure, 
as well as mockery or criticism of religious prac-
tices, can have a strong impact on the formation of 
religious identity (Chandra et al., 2022). 

Typically, adolescents tend to compare their 
thoughts and behaviors with their peers as they grow 
up. In case the peers are fervent in their religious 
practice, the adolescent will most probably feel 
pressured to conform to such norms. Conversely, if 
the majority of friends espouse more liberal perspec-
tives or repudiate religious practices, the adolescent 
may perceive their own religious convictions as an-
tiquated or erroneous. Such peer influence can either 
reinforce the adolescent’s religious beliefs or dimin-
ish them. For instance, an adolescent immersed in 
a group where religious topics are vigorously dis-
cussed may cultivate an interest in faith and seek 
their place within this collective. In contrast, if their 
circle of friends distances itself from the subject of 
religion, the adolescent may experience discomfort 
and gradually withdraw from religious observances 
(Czech & Florist, 2024). 

Alternative Groups and Their Influence. At 
times, adolescents may pursue alternative groups, 
which can significantly affect their religious beliefs. 
Adolescents in search of their identity may become 
involved in subcultures and movements that chal-
lenge traditional religious systems. Psychologically, 
it is often seen as an adolescent’s search for autono-
my and distinctiveness. To be sure, it is not always 
a negative thing. In fact, some teenagers might use 
it to question their faith deeply thus, after the whole 
process, they are able to make a well-thought-out 
and mature decision about their religion. They might 
revisit the doctrines, throw difficult questions, and 
eventually either go back to their original beliefs or 
find new ones that fit their values and experiences 
(Russell & Alderman, 2022). Nevertheless, there is 
also the other side of the coin. By getting involved 
with radical or harmful groups, one can face alien-
ation from family and friends, loss of moral com-
pass, and even psychological trauma. Teenagers 

who are in a fragile state may be easily misled by the 
leaders of such groups who take advantage of their 
natural need for a sense of belonging and identity 
(Trip et al., 2019). 

It is crucial that parents and educators under-
stand this situation and watch for signs that a teen-
ager might be in a dangerous group. Having open 
and trusting communication, as well as giving sup-
port and understanding, may help a teenager feel 
that their feelings are acknowledged and accepted, 
thus reducing their need to find comfort and accep-
tance in other, possibly dangerous, communities. It 
is crucial not to judge or criticize the teenager; in-
stead, the focus should be on trying to understand 
the reasons for their wish to be part of the alterna-
tive groups. Most of the time, this is in the form of a 
call for help a desire to be recognized and accepted. 
Building strong self-esteem, providing avenues for 
self-expression, and encouraging critical thinking 
can help teenagers become responsible decision-
makers and stay away from the negative influences 
of harmful groups (Haghish et al., 2023).

Influence of social media. Over the past couple 
of years, social media has been a major driver in 
shaping the world view of teenagers, including their 
religious attitudes. Several social media platforms 
provide an opportunity to discuss religious topics 
and even create and share different pieces of content 
that may inspire, provoke, or even shake their reli-
gious beliefs. Confusing information or trolling on 
these platforms can have a great impact on people’s 
perception of religion, which in many cases, might 
be at variance with its true nature. As a staple of 
modern life, social media has a diverse impact on 
all aspects of teenage culture, including religiosity. 
The blending of the digital and spiritual worlds cre-
ates intricate and ambiguous phenomena that call 
for thorough investigation (Wood, Center & Paren-
teau, 2016). On one hand, social media gives teen-
agers broad exposure to religious information and 
communities practically without limits. Digital plat-
forms become places where people can share and 
discuss religious issues, give their views, and find 
those with the same faith. Religious groups use so-
cial media extensively to spread their message, get 
more members, and deepen the relationship with the 
current congregation. However, social media can 
also harm the religious growth of teenagers by mak-
ing them vulnerable to false information and radical 
ideologies. Online platforms often turn into places 



100

Social factors influencing religiosity of adolescents: role of family, peers and environment

where radical ideas and sectarian teachings are 
spread, resulting in a misunderstanding of true reli-
gious values. In addition, over-indulgence in online 
communication can lead young people away from 
real interactions with religious communities and 
practices, thus their spiritual ties and understanding 
of religion may be weakened (Kurmanaliyev et al., 
2024). 

The negative effects of social media on religious-
ness of adolescents should not be underestimated. 
Constant exposure to secular content, the advertis-
ing of consumer values, and the spreading of misin-
formation can gradually wear down one’s religious 
beliefs and practices. Besides, the development of 
one’s identity in a digital space that emphasizes im-
ages and shallow interactions may be at odds with 
the depth and genuineness of religious experience. 
At the end of the day, it is quite a few factors that 
determine the effect of social media on the reli-
giousness of an adolescent, such as the individual’s 
features, family upbringing, religious denomination, 
and the cultural setting. It is paramount to recognize 
that social media serves merely as a tool that can 
either enhance or diminish spirituality (Rahmawati 
et al., 2024). A key role in this process is played 
by adults – parents, teachers, religious leaders, who 
must help teenagers critically evaluate information, 
find a balance between the virtual and real worlds 
and form stable religious beliefs.

Role of educational institutions in shaping reli-
giosity. The impact of educational institutions on the 
religious perspectives of adolescents can manifest in 
both direct and indirect manners. Direct influence is 
applied through curricula that encompass the exami-
nation of religious histories, ethics, and moral phi-
losophies. Indirect influence is revealed through the 
environment within the educational institution, the 
interactions between students and educators, and the 
values that are espoused within the school or univer-
sity setting. Educational institutions can strengthen 
or weaken the religious beliefs of young people. For 
example, the study of different religious traditions 
can broaden students’ horizons and help them make 
a conscious choice about their religious identity. 
On the other hand, teachings of science and critical 
thinking may challenge the established religious be-
liefs (McFarland et al., 2011). The educational sys-
tem promotes critical thinking. The curriculum with 
philosophy, ethnopsychology, and sociology among 
other subjects can give teenagers a chance to look at 

religion from various angles, and some ideas may 
become the focus of classroom discussions. This 
involvement can lead to a deeper understanding of 
faith and religion in general. For example, studies in 
comparative religion can help teenagers get to know 
different religious systems, which in turn may influ-
ence their personal understanding of religion. Such 
understanding can increase the capacity for toler-
ance and respect for different views, thus supporting 
or changing their own beliefs (Fahreza & Sa’dullah, 
2024).

Educational institutions may also host religious 
clubs and organizations that afford avenues for com-
prehensive study and practice of religion. Involve-
ment in such organizations can provide adolescents 
with a forum to articulate their faith with individu-
als of similar beliefs and assist in deepening their 
comprehension of religious practices. However, it 
is crucial to recognize that not all educational in-
stitutions endorse such initiatives (Kavadias et al., 
2023). Depending on local legislation and cultural 
context, religious clubs may encounter limitations. 
This may adversely affect adolescents’ access to re-
sources that could facilitate their religious develop-
ment.

Community and governmental norms. Commu-
nity values together with government policies can 
be a source of affecting the religiosity of adolescents 
as well. In societies where the religious tradition is 
strong, the requirements for religious practice may 
be very strict. There, teens may be heavily pressured 
to follow the expectations of the society and this can 
have both good and bad effects. At the same time, 
public policies on religion, education, and freedom 
of expression may have an impact on adolescent re-
ligiosity as well. For example, in countries where 
religious education is mandatory, students may be 
more likely to claim a religious affiliation. It is es-
sential to recognize that the impact of societal val-
ues and public policies on adolescent religiosity 
may differ based on individual circumstances and 
personal beliefs. Some adolescents may resist soci-
etal norms, while others may endeavor to conform. 
Familial values and religious upbringing also sig-
nificantly contribute to the formation of adolescent 
religiosity (Williams, 2017).

	 Impact of national and ethnic factors. Na-
tional and ethnic factors can indeed exert a signifi-
cant influence in the development of adolescent 
religiosity. Within migrant and minority families, 



101

A. Djanabayeva et al.

religion frequently emerges as a cornerstone of 
identity and social cohesion. Adolescents hailing 
from such familial backgrounds may encounter 
pressure to uphold familial traditions and customs, 
which can result in both the fortification of faith as 
well as conflicts with the external environment. The 
impact of national and ethnic identity on adolescent 
religiosity is not confined solely to migrant families. 
Even within societies that have a prolonged history 
of harmonious coexistence among diverse ethnic 
groups, religion may function as a salient marker 
of identity and a mechanism for the preservation 
of cultural heritage. Religious rituals and traditions 
that are transmitted across generations assist adoles-
cents in establishing a connection to their ancestral 
lineage and in feeling integrated within a broader 
community (Csáji, 2023). 

Nevertheless, such influence is not invariably 
straightforward. The aspiration to safeguard reli-
gious traditions may stand in opposition to the val-
ues and norms prevalent within contemporary cul-
ture, particularly in secular societies. Adolescents 
raised in an environment characterized by global-
ization and the exchange of information may begin 
to question established religious dogmas and prac-
tices, leading to internal discord and discordance 
with parents and older generations. Furthermore, the 
religiousness based on ethnicity may be a reason for 
discrimination and isolation (Kenney et al., 1977). 
Youths performing the religion which is considered 
“non-traditional” in the society where they live may 
suffer from discriminative attacks of peers as well 
as adults thus, it lowers their self-esteem and makes 
them less socially integrated. Also, it is important to 
be aware that the ethnic religious identity can con-
tribute greatly to positive socialization. Religious 
communities and groups highly rely on supporting 
young people by providing them with education, 
leadership training, and involvement in commu-
nity activities. Such support is especially the case 
of young people who are living hard conditions or 
having a problem with changing the culture around 
them.

Social determinants of religiosity in Kazakhstan
Historical consciousness and cultural legacy: 

Islam is deeply embedded in the historical and cul-
tural fabric of the Kazakh people. A large number of 
ceremonies, folk customs, and traditions are strong-
ly linked with Islamic principles and values, which 
have been handed down from one generation to an-

other. Being identified with a religion is a major ele-
ment of one’s personality and ethnic belonging.

Social cohesion and reciprocal support: Over 
the years, religious communities have been at the 
forefront of providing social support and mutual aid 
among their members. Most of the time, mosques 
and different religious groups plan charity events, 
help the needy and hence, raise the spirit of the en-
tire community.

Search for existential meaning and spiritual 
sustenance: In a time when fast-changing societies 
and unstable economies are the main features of the 
life, religion can be a source of comfort, meaning, 
and hope. Belief in God helps people to overcome 
stress, gives answers to difficult life questions, and 
promotes peace of mind.

Mitigating adverse social phenomena: Often 
people turn to religious precepts and values as a line 
of defense against such unfortunate trends as drug 
abuse, alcoholism, crime, and moral degradation. 
Through their preaching and the various programs 
they conduct, religious leaders and organizations 
have become the most active agents of these pre-
ventive steps as well as the promotion of a healthy 
lifestyle (Akhmetova, Nuradinov, and Baizakova, 
2024).

Therefore, different social factors significantly 
influence adolescents’ religiosity. Family, friends, 
school, and the cultural environment together form 
a complex background where adolescents test and 
develop their religious beliefs. One must under-
stand that these factors do not work separately but 
are closely interrelated. Adolescents, in their search 
for a place in the world, may encounter helpful as 
well as harmful influences from their environment. 
Besides, such studies are useful for parents, teach-
ers, and sociologists to understand better the process 
of spiritual development in youth. Considering the 
diversity of dynamics involved, it is necessary to 
create a setting that is open to religious discussion, 
thereby making adolescents feel listened to and ap-
preciated. This will return to the young the power 
of their faith choice, which is one of the significant 
elements of their personal and social development.

Conclusion 

Summing up, it is quite clear that changes in the 
religious beliefs of young people represent a very 
complex and complicated development which is un-



102

Social factors influencing religiosity of adolescents: role of family, peers and environment

der the influence of various social factors, among 
which the main ones are the family, friend peer 
groups, and the cultural milieu. The family, being 
the most important social institution, sets the stage 
for the child’s first contact with religious values 
through the process of their conferring, transference, 
and later inevitable internalization thus building a 
basic understanding of faith that is most probably 
going to be retained throughout one’s lifetime. Sig-
nificantly, the use of a strict and rigid parenting style 
can be associated with a mere superficial and out-
ward observance of religion, while a warm and kind 
home environment, on the other hand, may lead to 
a genuine heartfelt commitment to the faith thus en-
couraging the personal religious discovery and com-
prehension of the teachings. Peer influence is cer-
tainly one of the main elements that are at the core 
of this developmental process, as it is quite common 
for teenagers to publicly declare their faith and re-
ligious stand to their friends and peers, thus high-
lighting the great significance of social networks in 
the formation and confirmation of religious identity 

at the time of adolescence. Besides that, the school 
setting where these youths are being educated can 
work either as a support to their faith or as a stimu-
lus upsetting their faith, depending mainly on what 
the curriculum and the teachers’ point of view are, 
which is adding another layer of complexity to their 
religious growth.

The article underlines the pressing need for a 
free and positive dialogue about religious topics in 
families and communities that help teenagers dis-
cover and deal with their faith in a nurturing and em-
pathetic atmosphere. Such a thorough insight into 
these complex relational issues is a must for teach-
ers, parents, and decision-makers at different levels, 
as it equips them with the necessary tools to facili-
tate the healthy spiritual growth of young people, 
rendering their influence effective, and, in the long 
term, to the building of a more united and under-
standing society. The interaction of these various el-
ements points to the multifaceted nature of teenage 
religiosity against the background of our present-
day world being fast and drastically changed.

References

Akhmetova А., Nuradinov А., & Baizakova А. (2024). Adaptation of the Muslim religiosity scale in Kazakhstan. Bulletin of 
L.N. Gumilyov Eurasian National University. Pedagogy. Psychology. Sociology Series., 149(4), 355–369. Retrieved from https://
bulpedps.enu.kz/index.php/main/article/view/818

Bano, M., & Ferra, E. (2018). Family versus school effect on individual religiosity: Evidence from Pakistan. International 
Journal of Educational Development, 59, 35-42. 

Candra, I., Abdila, C., & Syahrina, I. A. (2022). Religiusitas dan Rasa Bersalah pada Remaja di Sman 1 Pantai Cermin Kabu-
paten Solok. Psyche 165 Journal, 164–169. https://doi.org/10.35134/jpsy165.v15i4.207 

Cornwall, M. (1987). The Social Bases of Religion: A Study of Factors Influencing Religious Belief and Commitment. Review 
of Religious Research, 29(1), 44. https://doi.org/10.2307/3511951 

Csáji, L. K. (2023). Secularism and Ethnic Minorities: Comparative Case Studies on Ethnic, Religious, and Political Cog-
nitions in Pakistani-Controlled Kashmir, Central Russia, Romania, and Northern Scandinavia. Religions, 14(1), 117. https://doi.
org/10.3390/rel14010117

Czech, M., & Florist, A. (2024). Religious involvement in adolescence. Elsevier eBooks. https://doi.org/10.1016/b978-0-323-
96023-6.00002-6 

Denton, M. L. (2012). Family structure, family disruption, and profiles of adolescent religiosity. Journal for the Scientific Study 
of Religion, 51(1), 42-64. 

Divisenko, K. S., Belov, A. E., & Divisenko, O. V. (2018). Transmission of Religiosity in the Family from Parents to Children: 
An Analytical Review of Research. Sociological Journal, (4), 75-92.

Eitzen, D. S., & Purdy, D. A. (1986). The academic preparation and achievement of black and white collegiate athletes. Journal 
of Sport and Social Issues, 10(1), 15-29. 

Haghish, E. F., Obaidi, M., Strømme, T., Bjørgo, T., & Grønnerød, C. (2023). Mental Health, Well-Being, and Adolescent 
Extremism: A Machine Learning Study on Risk and Protective Factors. Research on Child and Adolescent Psychopathology, 51, 
1699–1714. https://doi.org/10.1007/s10802-023-01105-5 

Hamzah, S. R., Mohamed, N. H., Ismail, I. A., & Samah, B. (2018). Youth religiosity as a mediator of the relationship between 
psychosocial factors and positive youth development. 3(1). https://doi.org/10.18063/ESP.V3.I1.677



103

A. Djanabayeva et al.

Fahreza, R., & Sa’dullah, S. (2024). Implementasi Program Puasa Senin Kamis dalam Meningkatkan Religiusitas Santri Pondok 
Modern Asy-Syifa Balikpapan. Journal of Educational Research and Practice. https://doi.org/10.70376/jerp.v2i1.95

Kavadias, L., Spruyt, B., & Kuppens, T. (2023). Religious life in schooled society? A global study of the relationship be-
tween schooling and religiosity in 76 countries. International Journal of Comparative Sociology, 002071522311772. https://doi.
org/10.1177/00207152231177238

Kenney, B. P., Cromwell, R. E., & Vaughan, C. E. (1977). Identifying the Socio-Contextual Forms of Religiosity among Urban 
Ethnic Minority Group Members. Journal for the Scientific Study of Religion, 16(3), 237. https://doi.org/10.2307/1385694

Kohzadi, G., & Shiri, T. (2014). The Influence of Social, Economic and Cultural Factors on the Level of Religiosity of Youths 
with an Average Age of 25 to 29 (A Case Study in Ilam). European Online Journal of Natural and Social Sciences, 3(4), 983–991. 
https://european-science.com/eojnss/article/download/967/pdf

Kurmanaliyev, M., Kerim, S., Almukhametov, A., & Amankul, T. (2024). American and European Muslim Female Bloggers 
Increase Their Preaching Efforts in Social Media. Religions, 15(12), 1485. https://doi.org/10.3390/rel15121485

McFarland, M. J., Wright, B. R. E., & Weakliem, D. L. (2011). Educational Attainment and Religiosity: Exploring Variations 
by Religious Tradition. Sociology of Religion, 72(2), 166–188. https://doi.org/10.1093/SOCREL/SRQ065

Mikhaleva, A. A. (2020). The Structure and Functions of the Modern Family. Human Factor: Social Psychologist, 1(39), 179.
Muntaqo, L., Hidayah, A., Kaukab, M. E., & Jusoh, W. N. H. (2024). A Systematic Literature Review on Religiosity : The So-

cial and Economic Determinants of Religious Intensification. Jurnal Lektur Keagamaan, 22(2), 629–658. https://doi.org/10.31291/
jlka.v22i2.1314

Panyushkina, A. I. (2022). The Influence of Family Education on the Development of Confidence in Adolescents. In Pedagogical 
education: history of formation and vectors of development (pp. 387-391). 

Rahmawati, J., Puspita, D. A., Azis, M. Z., & Fadhil, A. (2024). Dampak Media Sosial terhadap Religiusitas Mahasiswa Uni-
versitas Negeri Jakarta. 2(1), 168–182. https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.584

Rodríguez-Yunta, E. (2016). Determinantes sociales de la salud mental. rol de la religiosidad. Persona y Bioética, 20(2), 192–
204. https://doi.org/10.5294/PEBI.2016.20.2.6

Russell, C. A., & Alderman, J. (2022). Religiosity and US adolescents’ well‐being: The moderating role of trait reactance. 
Journal for the Scientific Study of Religion. https://doi.org/10.1111/jssr.12789 

Sarbu, E. A., Lazăr, F., & Popovici, A.-F. (2021). Individual, Familial and Social Environment Factors Associated with Re-
ligiosity Among Urban High School Students. Review of Religious Research, 1–21. https://doi.org/10.1007/S13644-021-00466-X

Schneiders, A. A. (1963). Problems of Confidentiality in University and College Counseling Centers. Personnel & Guidance 
Journal, 42(3).

Schnitker, S. A., Medenwaldt, J. M., & Williams, E. G. (2021). Religiosity in adolescence. Current Opinion in Psychology, 40, 
155–159. https://doi.org/10.1016/J.COPSYC.2020.09.012

Trip, S., Marian, M., Hălmăjan, A., Drugaş, M., Bora, C., & Roseanu, G. (2019). Irrational Beliefs and Personality Traits 
as Psychological Mechanisms Underlying the Adolescents’ Extremist Mind-Set. Frontiers in Psychology, 10, 1184. https://doi.
org/10.3389/FPSYG.2019.01184 

Vlasova, T. A., & Chikurova, P. M. (2020). The Role of the Media in Forming the Religious Identity of Modern Student Youth. 
Bulletin of the Udmurt University. Sociology. Political Science. International Relations, 4(4), 400-411.

Williams, T. (2017). A new theocracy: Politics and law as irrepressible religiosity. J. Christian Legal Thought, 7, 1.
Wood, M., Center, H., & Parenteau, S. C. (2016). Social media addiction and psychological adjustment: religiosity and spiritual-

ity in the age of social media. Mental Health, Religion & Culture, 19(9), 972-983. 
Zhou, J. (2023). Understanding the Socioeconomic Determinants of Religiosity and Religious Participation in Asia. Journal of 

Asian and African Studies. https://doi.org/10.1177/00219096231200598

Information about the authors:
Zhanabayeva, Arailym – PhD student at Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 

arayka_9200@mail.ru)
Adilbayeva, Shamshat Amangeldikyzy (corresponding author) – Associate Professor of the Department of Islamic Studies at 

Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture (Almaty, Kazakhstan, e-mail: shamshat.nmu@mail.ru)
Mukan, Aigerim – Lecturer of the Department of History of Kazakh National Women's Pedagogical University (Almaty, Ka-

zakhstan, e-mail: arayka_9200@mail.ru)



104

Social factors influencing religiosity of adolescents: role of family, peers and environment

Авторлар туралы мәлімет:
Жаңабаева Арайлым – Нұр-Мүбарак ислам мәдениеті университетінің PhD докторанты (Алматы, Қазақстан, e-mail: 

arayka_9200@mail.ru)
Әділбаева Шамшат Амангелдіқызы (корреспондент-автор) – Нұр-Мүбарак ислам мәдениеті университеті исламтану 

кафедрасының қауымдастырылған профессоры (Алматы, Қазақстан, e-mail: shamshat.nmu@mail.ru)
Мұқан Әйгерім – Қазақ ұлттық қыздар педагогикалық университеті тарих кафедрасының оқытушысы (Алматы, 

Қазақстан, e-mail: arayka_9200@mail.ru)

Сведения об авторах:
Джанабаева Арайлым – PhD-докторант Университета исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-

mail: arayka_9200@mail.ru).
Адилбаева Шамшат Амангельдикызы (автор-корреспондент) – ассоциированный профессор кафедры исламоведения 

Университета исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-mail: shamshat.nmu@mail.ru).
Мукан Айгерим – преподаватель кафедры История Казахсиана Казахского национального женского педагогического 

университета (Алматы, Казахстан, e-mail: arayka_9200@mail.ru).

Registered on April 21, 2025. 
Accepted on December 20, 2025.



ШЕТЕЛ БАСЫЛЫМДАРЫ

FOREIGN PUBLICATIONS

ЗАРУБЕЖНЫЕ ПУБЛИКАЦИИ 



© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 2413-3558    eISSN 2521-6465                      Хабаршы. Дінтану сериясы. №4 (44) 2025                       https://bulletin-religious.kaznu.kz

106

IRSTI 21.41.63							      https://doi.org/10.26577//EJRS202544410

N. Djeghim , G. Oziev*

Institute of Knowledge Integration, Tbilisi, Georgia 
*e-mail: gapur@iium.edu.my

THE CONCEPT OF MAQASID AL-SHARIAH  
AND ITS EVOLVING ROLE IN A DYNAMIC LANDSCAPE

This article addresses the concept of Maqasid al-Shariah (the objectives of Islamic law) and its evolv-
ing role in responding to the challenges of a rapidly changing modern world characterized by globaliza-
tion, technological development, and shifting social realities. This research is grounded in current Islamic 
legal and ethical debates, where Maqasid al-Shariah is being more frequently utilized as a foundation 
for interpretation, adaptation, and renewal. The aim of this study is to elucidate the genuine meaning, 
extent, and boundaries of Maqasid al-Shariah, to differentiate it from subjective or manipulated interpre-
tations, and to show its appropriate methodological application. The research primarily aims to define 
Maqasid al-Shariah, analyze the goals of creation (maqasid al-khalq) in relation to Shariah rulings, and 
assess their use through examples from both traditional and modern perspectives. This research work 
makes the case that Maqasid al-Shari’ah is not an independent alternative to textual sources (the Quran 
and Sunnah), but rather an integrative interpretive framework based. This study’s scientific worth is de-
rived in its thorough, integrated analysis of “Maqaṣid al-Shariah”, where fundamental legal principles are 
carefully balanced with contemporary settings, avoiding both oversimplification and overstatement. In 
terms of methodology, the study uses qualitative textual analysis, inductive inference, and a comparative 
approach that critically examines both traditional legal writings and their contemporary interpretations 
and applications. The study’s conclusions show that Maqāṣid al-Sharīʿah serves as a dynamic, principle-
based methodological paradigm that protects fundamental Islamic values while allowing for contextual 
flexibility. This study enhances Islamic jurisprudence by providing a sophisticated framework for the 
application of Maqāṣid in the ethical, legal, financial, and social domains through the articulation of a 
cogent and methodical methodology, thereby connecting classical theory with modern practice.

Keywords: Maqasid al-Shariah, Islamic jurisprudence, objectives of Shariah, contemporary Islamic 
thought, Shariah methodology.

Н. Джегим, Г. Өзиев*

Білім интеграциясы институты, Тбилиси, Грузия 
*e-mail: gapur@iium.edu.my 

Мақасид әш-Шария түсінігі және  
оның динамикалық әлемдегі дамушылық рөлі

Бұл мақалада Мақасид әш-Шариға (ислам құқығының мақсаттары) тұжырымдамасы және 
оның жаһандану, технологиялық даму мен әлеуметтік шындықтардың өзгеруімен сипатталатын 
заманауи, қарқынды өзгермелі әлемдегі сын-қатерлерге жауап берудегі эволюциялық рөлі 
қарастырылады. Зерттеу қазіргі ислам құқықтық және этикалық дискурсы аясында жүргізіледі, 
мұнда Мақасид әш-Шариға түсіндіру, бейімдеу және жаңғырту әдіснамалық негізі ретінде барған 
сайын кеңінен қолданылуда. Зерттеудің негізгі мақсаты – Мақасид әш-Шариғаның шынайы мәнін, 
ауқымы мен шектерін айқындау, оны субъективті немесе құралдандырылған түсіндірмелерден 
ажырату және оның дұрыс әдіснамалық қолданылуын көрсету. Зерттеудің басты бағыттарына 
Мақасид әш-Шариға ұғымын анықтау, жаратылыс мақсаттарын (мақасид әл-халқ) және шариғат 
үкімдерінің мақсаттарын талдау, сондай-ақ олардың классикалық және заманауи мысалдар 
арқылы қолданылуын зерделеу жатады. Мақалада Мақасид әш-Шариға мәтіндік дереккөздердің 
(Құран мен Сүннеттің) орнына дербес балама емес, керісінше сол дереккөздерге негізделген 
интегративті түсіндіру шеңбері екендігі негізделеді. Жұмыстың ғылыми маңызы Мақасид әш-
Шариғаны жүйелі әрі теңгерімді түрде қарастыруымен, классикалық фиқһ теориясын қазіргі 
шындықтармен ұштастыра отырып, асыра сілтеушілік пен редукционизмнен аулақ болуымен 
айқындалады. Әдіснамалық тұрғыдан зерттеу сапалық мәтіндік талдауға, индуктивті ой қорытуға 
және классикалық құқықтық дереккөздер мен олардың заманауи қолданылуын салыстырмалы 
түрде қарастыруға сүйенеді. Зерттеу нәтижелері Мақасид әш-Шариғаның негізгі исламдық 
құндылықтарды сақтай отырып, сонымен қатар контекстік икемділікке мүмкіндік беретін 
динамикалық әрі қағидатты әдіснамалық негіз ретінде қызмет ететінін көрсетеді. Зерттеу ислам 

https://doi.org/10.26577//EJRS202544410
https://orcid.org/0009-0001-2750-4271
https://orcid.org/0009-0007-3839-944X
mailto:gapur@iium.edu.my
mailto:gapur@iium.edu.my


107

N. Djeghim, G. Oziev

ислам құқықтану саласына этикалық, құқықтық, қаржылық және әлеуметтік мәселелерде Мақа-
сидті қолданудың айқындалған әдіснамалық үлгісін ұсыну арқылы үлес қосады. 

Түйін сөздер: Мақасид әш-Шариға, ислам құқықтануы, шариғаттың мақсаттары, қазіргі ис-
ламдық ой, шариғат әдіснамасы.

Н. Джегим, Г. Озиев*

Институт интеграции знаний, Тбилиси, Грузия 
*e-mail: gapur@iium.edu.my

Концепция макасид аш-шариа и  
ее меняющаяся роль в динамичном ландшафте

В статье рассматривается концепция макасид аш-шариа (цели исламского права) и её эво-
люционирующая роль в реагировании на вызовы современного, стремительно меняющегося 
мира, характеризующегося глобализацией, технологическим развитием и трансформацией со-
циальных реалий. Исследование выполнено в рамках современного исламско-правового и эти-
ческого дискурса, где макасид аш-шариа всё чаще используется как методологическая основа 
интерпретации, адаптации и обновления. Целью исследования является уточнение подлинного 
смысла, объёма и границ макасид аш-шариа, его разграничение с субъективными или инстру-
ментализированными интерпретациями, а также демонстрация корректного методологического 
применения данного подхода. Основные направления исследования включают определение по-
нятия макасид аш-шариа, анализ целей творения (макасид аль-халк) и целей шариатских предпи-
саний, а также рассмотрение их применения на классических и современных примерах. В статье 
обосновывается положение о том, что макасид аш-шариа не является самостоятельной заменой 
текстовым источникам, а представляет собой интегративную интерпретационную рамку, уко-
ренённую в Коране и Сунне. Научная значимость работы заключается в системном и сбалан-
сированном рассмотрении макасид аш-шариа, сочетающем классическую юриспруденциальную 
теорию с современными реалиями и избегающем как чрезмерного расширения, так и редукци-
онному. Методологической основой исследования послужили качественный текстологический 
анализ, индуктивный метод и сравнительное изучение классических правовых источников и их 
современных применений. Основные результаты показывают, что макасида аш-шариa функци-
онирует как динамическая система, однако принципиально она является фиксированной мето-
дологической системой, позволяющей сохранять базовые исламские ценности и одновременно 
обеспечивать контекстуальную гибкость. Исследование предлагает методологическую модель, 
уточняющую применение макасид в этических, правовых, финансовых и социальных вопросах, 
что вносит вклад в развитие исламской юриспруденции.

Ключевые слова: исламское право, макасид аш-шариа, цели шариата, методология шариата, 
современная исламская мысль.

Introduction

In today’s rapidly evolving world, marked by 
unprecedented technological advancements, global-
ization, and shifting social structures, the question 
of how to effectively implement religious principles 
has become increasingly urgent. Maqāṣid al-Sharīʿah, 
or the objectives of Islamic law, provides Muslims 
with a vital framework to navigate these changes 
while remaining authentic, sincere, and steadfast in 
their faith. Over recent decades, Maqāṣid al-Sharīʿah 
has attracted significant scholarly attention within the 
Muslim world. However, some researchers have at 
times misappropriated this concept, using it to justify 
diluting Islamic teachings or misinterpreting Shariah 
texts, often to align them with Western social and eco-
nomic norms. The literature on Maqāṣid al-Sharīʿah, 
which emphasizes the proper interpretation and 
practical implementation of Shariah teachings, has 

become increasingly popular among Muslims. How-
ever, this literature frequently presents al-Sharīʿah 
as a cure-all that can solve any problem the Muslim 
ummah has, and it is occasionally prone to hyperbole 
and misrepresentation. However, it is crucial to ac-
knowledge that the ideas of Maqāṣid al-Sharīʿah have 
been ingrained in the Quran and Sunnah since the be-
ginning. Genuinely achieving these goals requires a 
deep comprehension of Shariah laws and how they 
are applied in daily life. We can determine the goals 
by comprehending the Shariah writings. The meaning 
and concept of Maqasid al-Shariah, as well as its two 
essential components that is the objectives of creation 
(maqasid al-khalq) and the objectives of Shariah 
(maqasid al-Shariah), which are further divided into 
three divisions that will be covered in detail later will 
therefore be the exclusive focus of this article, since 
Maqasid al-Shariah is one of the most important and 
intricate branches of Shariah.



108

The concept of Maqasid al-Shariah and its evolving role in a dynamic landscape

Justification of the choice of articles and goals 
and objectives

The selection of sources for this study is justi-
fied by the need for methodological reliability and 
doctrinal authenticity in examining Maqasid al-Sha-
riah. Priority is given to primary textual sources, the 
Qur’an and authentic Sunnah, because Maqasid are 
epistemologically derived from revelation. Classi-
cal works of usul al-fiqh, particularly those of Al-
Ghazali, Al-Shatibi, Al-Amidi, and Ibn Ashur, are 
selected due to their foundational role in formulat-
ing and systematizing Maqasid theory through in-
ductive reasoning (istiqrāʾ). Contemporary schol-
arly works and institutional standards are included 
to analyze modern applications while assessing their 
consistency with classical methodology. The re-
search objectives are defined accordingly: to clarify 
the authentic meaning, scope, and limits of Maqasid 
al-Shariah; to distinguish principled methodological 
use from subjective or instrumentalized interpreta-
tions; and to demonstrate responsible application in 
contemporary contexts. This focused selection en-
sures analytical coherence, prevents methodological 
deviation, and acknowledges that conclusions are 
normative and interpretive rather than empirical.

Scientific research methodology

This study adopts a qualitative, theoretical, and 
analytical research methodology appropriate for 
examining Maqasid al-Shariah as a normative and 
interpretive framework. In addition to traditional 
usul al-fiqh writings and the Qur’an and Sunnah, the 
study also draws from modern scholarly literature. 
It uses textual analysis to look at the intertextual co-
herence, contextual backdrop, and linguistic subtle-
ties of Shariah writings. Inductive reasoning is ap-
plied in a methodical manner to extract broad goals 
from specific legal decisions. After that, a com-
parative approach is used to assess traditional legal 
formulations in light of their contemporary imple-
mentations. While acknowledging that the results 
are interpretive and non-empirical in character, this 
methodology guarantees both conceptual accuracy 
and academic rigor.

Results and discussion

The meaning and concept of Maqasid al-Shariah 
(Objectives of Shariah)

Maqasid is the plural of maqsad from the root 
word 

assess traditional legal formulations in light of their contemporary implementations. While 
acknowledging that the results are interpretive and non-empirical in character, this methodology 
guarantees both conceptual accuracy and academic rigor. 

 
Results and discussion 
 
The meaning and concept of Maqasid al-Shariah (Objectives of Shariah) 
Maqasid is the plural of maqsad from the root word ( َومَقصدا قصدا يقصد قصََد). The word al-maqsid 

 is the intended place or destination. Accordingly, what is meant by maqasid al-Shariah (the (الـمَقْصِد)
objectives of Shariah) are the ends and goals that are intended to be achieved though the teachings of 
Shariah. Allal Al-Fasi's description of Maqasid al-Shariah, "Purposes and the secrets that the 
Lawgiver laid down for each of its rulings," is among the best technical definitions (Al-Fasi, 1963). 

 
The objectives of creation (maqasid al-khalq)  
Humanity's existence in this universe serves inherent purposes, meticulously derived by 

Muslim scholars from various Quranic verses using inductive reasoning. This is yet another objective 
of creation, as Allah says: "And it is He who created the heavens and the earth in six days - and His 
Throne had been upon water - that He might test you as to which of you is best in deed..." (11:7). 
This verse clearly conveys that the reward for obedient servants who achieve this objective, and the 
punishment for those who fail, is based on the outcome of these tests.  

 
The objectives of Shariah (Maqasid al-Shariah)  
These objectives are related to the scriptural texts of the Qur'an and the Sunnah. Based on the 

methodology of Imam Al-Shatibi, they are composed of three divisions, namely: a) the objectives of 
Shariah texts; b) the objectives of Shariah rulings; and c) the objectives of the Lawgiver in legislation 
(Al-Shatibi, 2004). 

The objectives of Shariah texts (Maqasid al-Khitab al-Shar’i) 
The objectives of Shariah texts constitute their intended meanings. The Shariah texts (the Noble 

Qur'an and the Sunnah of the Prophet) serve as the channel of communication between God, the 
Creator, and human beings. The primary objective of divine scripture is to guide mankind, directing 
them towards achieving their well-being, warding off evils, and accomplishing the mission for which 
they were created. Therefore, understanding the objectives of these texts requires a proper method of 
interpretation. While each text of the Qur'an and the Sunnah has its own specific objective(s), 
providing a detailed exposition of each is beyond the scope of this article. Consequently, this article 
will focus on the general objectives of Shariah texts and the requirements for their proper 
understanding. 

General objectives of Shariah texts 
The general objectives of Shariah texts may be summarized in the followings: 
Introducing man to the realities of this universe including: the oneness of God the Creator, the 

facts of the unseen world, how the universe was created, the aim of that creation, and the fate of this 
universe and the creatures in it. 

Introducing people to the history of the Messengers of God to mankind. 
Setting moral, social and legal norms and rules that govern human affairs on the individual as 

well as social level.  
Determining rights and duties. 
Nourishing souls and spiritual life. 
Guiding and motivating people to follow the path of faith and achieve the mission they were 

created for.  
Requirements for a proper understanding of the objectives of Shariah texts 
It is also important to realize that for a proper understanding of the objectives of Shariah texts, 

certain requirements must be observed: 

 The word al-maqsid 

assess traditional legal formulations in light of their contemporary implementations. While 
acknowledging that the results are interpretive and non-empirical in character, this methodology 
guarantees both conceptual accuracy and academic rigor. 

 
Results and discussion 
 
The meaning and concept of Maqasid al-Shariah (Objectives of Shariah) 
Maqasid is the plural of maqsad from the root word ( َومَقصدا قصدا يقصد قصََد). The word al-maqsid 

 is the intended place or destination. Accordingly, what is meant by maqasid al-Shariah (the (الـمَقْصِد)
objectives of Shariah) are the ends and goals that are intended to be achieved though the teachings of 
Shariah. Allal Al-Fasi's description of Maqasid al-Shariah, "Purposes and the secrets that the 
Lawgiver laid down for each of its rulings," is among the best technical definitions (Al-Fasi, 1963). 

 
The objectives of creation (maqasid al-khalq)  
Humanity's existence in this universe serves inherent purposes, meticulously derived by 

Muslim scholars from various Quranic verses using inductive reasoning. This is yet another objective 
of creation, as Allah says: "And it is He who created the heavens and the earth in six days - and His 
Throne had been upon water - that He might test you as to which of you is best in deed..." (11:7). 
This verse clearly conveys that the reward for obedient servants who achieve this objective, and the 
punishment for those who fail, is based on the outcome of these tests.  

 
The objectives of Shariah (Maqasid al-Shariah)  
These objectives are related to the scriptural texts of the Qur'an and the Sunnah. Based on the 

methodology of Imam Al-Shatibi, they are composed of three divisions, namely: a) the objectives of 
Shariah texts; b) the objectives of Shariah rulings; and c) the objectives of the Lawgiver in legislation 
(Al-Shatibi, 2004). 

The objectives of Shariah texts (Maqasid al-Khitab al-Shar’i) 
The objectives of Shariah texts constitute their intended meanings. The Shariah texts (the Noble 

Qur'an and the Sunnah of the Prophet) serve as the channel of communication between God, the 
Creator, and human beings. The primary objective of divine scripture is to guide mankind, directing 
them towards achieving their well-being, warding off evils, and accomplishing the mission for which 
they were created. Therefore, understanding the objectives of these texts requires a proper method of 
interpretation. While each text of the Qur'an and the Sunnah has its own specific objective(s), 
providing a detailed exposition of each is beyond the scope of this article. Consequently, this article 
will focus on the general objectives of Shariah texts and the requirements for their proper 
understanding. 

General objectives of Shariah texts 
The general objectives of Shariah texts may be summarized in the followings: 
Introducing man to the realities of this universe including: the oneness of God the Creator, the 

facts of the unseen world, how the universe was created, the aim of that creation, and the fate of this 
universe and the creatures in it. 

Introducing people to the history of the Messengers of God to mankind. 
Setting moral, social and legal norms and rules that govern human affairs on the individual as 

well as social level.  
Determining rights and duties. 
Nourishing souls and spiritual life. 
Guiding and motivating people to follow the path of faith and achieve the mission they were 

created for.  
Requirements for a proper understanding of the objectives of Shariah texts 
It is also important to realize that for a proper understanding of the objectives of Shariah texts, 

certain requirements must be observed: 

 is the intended place or destination. Ac-
cordingly, what is meant by maqasid al-Shariah (the 
objectives of Shariah) are the ends and goals that 
are intended to be achieved though the teachings of 
Shariah. Allal Al-Fasi’s description of Maqasid al-
Shariah, “Purposes and the secrets that the Lawgiver 
laid down for each of its rulings,” is among the best 
technical definitions (Al-Fasi, 1963).

The objectives of creation (maqasid al-khalq) 
Humanity’s existence in this universe serves in-

herent purposes, meticulously derived by Muslim 
scholars from various Quranic verses using induc-
tive reasoning. This is yet another objective of cre-
ation, as Allah says: “And it is He who created the 
heavens and the earth in six days – and His Throne 
had been upon water – that He might test you as to 
which of you is best in deed...” (11:7). This verse 
clearly conveys that the reward for obedient ser-
vants who achieve this objective, and the punish-
ment for those who fail, is based on the outcome of 
these tests. 

The objectives of Shariah (Maqasid al-Shariah) 
These objectives are related to the scriptural 

texts of the Qur’an and the Sunnah. Based on the 
methodology of Imam Al-Shatibi, they are com-
posed of three divisions, namely: a) the objectives 
of Shariah texts; b) the objectives of Shariah rulings; 
and c) the objectives of the Lawgiver in legislation 
(Al-Shatibi, 2004).

The objectives of Shariah texts (Maqasid al-Kh-
itab al-Shar’i)

The objectives of Shariah texts constitute their 
intended meanings. The Shariah texts (the Noble 
Qur’an and the Sunnah of the Prophet) serve as the 
channel of communication between God, the Cre-
ator, and human beings. The primary objective of 
divine scripture is to guide mankind, directing them 
towards achieving their well-being, warding off 
evils, and accomplishing the mission for which they 
were created. Therefore, understanding the objec-
tives of these texts requires a proper method of in-
terpretation. While each text of the Qur’an and the 
Sunnah has its own specific objective(s), providing 
a detailed exposition of each is beyond the scope 
of this article. Consequently, this article will focus 
on the general objectives of Shariah texts and the 
requirements for their proper understanding.

General objectives of Shariah texts
The general objectives of Shariah texts may be 

summarized in the followings:
Introducing man to the realities of this universe 

including: the oneness of God the Creator, the facts 
of the unseen world, how the universe was created, 



109

N. Djeghim, G. Oziev

the aim of that creation, and the fate of this universe 
and the creatures in it.

Introducing people to the history of the Messen-
gers of God to mankind.

Setting moral, social and legal norms and rules 
that govern human affairs on the individual as well 
as social level. 

Determining rights and duties.
Nourishing souls and spiritual life.
Guiding and motivating people to follow the 

path of faith and achieve the mission they were cre-
ated for. 

Requirements for a proper understanding of the 
objectives of Shariah texts

It is also important to realize that for a proper 
understanding of the objectives of Shariah texts, 
certain requirements must be observed:

Approach Shariah texts as a source of knowl-
edge, not a tool to justify preconceived ideas or the 
status quo. 

Develop the ability to free yourself from the in-
fluence of deception and preconceived ideas. You 
must dare to rethink your personal views and opin-
ions in light of Sharia texts, without attempting to 
circumvent these texts to misinterpret them or jus-
tify existing concepts.

Shariah rulings objectives (Maqasid al-Ahkam 
al-Shar’iyah)

These goals relate to the basic wisdom under-
lying the Shariah rules and the benefits that can be 
gained by applying them. Ibn Ashur classified the 
goals of the Shariah rules into various categories, 
such as: general goals, specific goals, individual 
goals, universal goals, and partial goals. However, 
this article will focus solely on the general and spe-
cific objectives. (Ibn Ashur, 2006)

The general objectives of Shariah (the five uni-
versal values) (Al-Ghazali, 1997; Al-Amidi, 1983).

It is common among writers on Maqasid al-
Shariah, starting from Al-Ghazali, to relate the ob-
jectives of legal rulings to five general objectives, 
namely: preserving religion, life, intellect, lineage, 
and wealth. These five are variously called the five 
essentials, the five universal values, or the general 
objectives of the Shariah. Scholars of Usul al-Fiqh 
offer different justifications for limiting these gen-
eral objectives to these five values. Al-Amidi, for 
instance, believed that these five values comprehen-
sively cover all aspects of human life (Al-Amidi, 
2015). Indeed, it can be argued that these five values 
encompass the fundamental needs and foundations 
upon which human life is based. Religion represents 
the spiritual aspect of humanity and the guidance by 

which individuals achieve the purpose of their exis-
tence in this universe. The preservation of life per-
tains to safeguarding the material aspect of human 
existence. The preservation of lineage signifies the 
aspect of continuity in human life. The preservation 
of intellect represents the safeguarding of the very 
tool of perception, thinking, and managing life’s af-
fairs, and serves as the basis of takleef (obligation). 
Finally, the preservation of wealth denotes the mate-
rial sources essential for human life.

It is common among classical and contemporary 
scholars to describe these five universal values as 
the five necessities (dharuriyyat). Each of these five 
universal values is really thought to be preserved 
on three different levels: i) needs (hajiyyat), ii) re-
quirements (dharuriyyat), and iii) embellishments/
luxuries (tahsiniyyat). In particular, the preserva-
tion of religion (hifz al-dīn) includes a basic level 
(ḍarūriyyāt), which is necessary for a person’s re-
ligiosity and requires the fulfillment of certain in-
dispensable prerequisites. In addition, it has a sec-
ondary level of necessities (ḥājiyyāt), which are 
bolstered by resources that support and improve 
religious practice. Finally, religious preservation 
achieves an enrichment stage (taḥsīniyyāt) at a ter-
tiary level, encouraging progress and refinement in 
its observance. In a similar vein, the preservation of 
life (hifz al-nafs) involves a necessary dimension 
(ḍarūriyyāt) that necessitates vital steps to protect it 
from destruction, weakness, vulnerability, or other 
disturbances that could cause serious harm or catas-
trophe. The enrichment (taḥsīniyyāt), which offers 
means for a more pleasant, secure, or refined stan-
dard of living, is the greatest stage in life preserva-
tion. This same three-tiered classification applies to 
the remaining three universal values: the preserva-
tion of lineage, the preservation of intellect, and the 
preservation of wealth.

It is worth mentioning that the Lawgiver did not 
give a list of necessities (dharuriyyat) neither in the 
Quran nor in the Sunnah. However, the Quran and 
the Sunnah clearly state that human necessities are 
highly considered to the extent that meeting them 
may justify committing unlawful things as in the le-
gal maxim: “necessities may justify the unlawful.” 
The Quran gave some examples such as the permis-
sibility of uttering blasphemy, while secretly one 
remains on the faith, in the event of falling under 
severe torture, and eating forbidden things under ex-
treme hunger. 

Due to the absence of precise boundaries be-
tween necessities (dharuriyyat) and needs (Íajiyyat), 
the distinction between them may be, sometimes, 



110

The concept of Maqasid al-Shariah and its evolving role in a dynamic landscape

subject to discretion. Certain necessities are agreed 
upon among scholars, while some others may be 
subject to different views. That is because the ne-
cessities are not identified by name but rather by 
features which may be subject to discretion. An ex-
ample of this is the different views on preserving 
honour. Some scholars raised it to the rank of neces-
sities, while some others put in the level of needs. 
However, this difference does not have any impact 
in practice because all scholars agree on the obli-
gation of protecting honour in all its forms, as well 
as on the prohibition of any assault on it, “Every 
Muslim’s blood, property, and honor are unlawful 
to be violated by another Muslim,” according to the 
Prophet (Sahih Muslim).

The specific objectives of Shariah rulings
Specific objectives are those observed by the 

Lawgiver within individual fiqh chapters or groups 
of similar chapters. Examples include the objectives 
of worship, marital relations, fighting, financial 
transactions, punishments, and the judicial system, 
among others. However, this article will limit its 
focus to objectives related to worship, specifically 
the five pillars of Islam. Worship in Islam funda-
mentally aims at achieving submission to Allah by 
establishing a strong relationship with Allah Al-
mighty, following His guidance, being mindful of 
Him, and feeling the need for His assistance. Ibn 
Rashid Al-Qafsi eloquently describes the purposes 
of worship: “Following desires is the origin of moral 
corruption, and controlling desires is the source of 
its therapy. If you get that, then acts of worship are 
the sole remedies for illnesses of the heart, and God 
Almighty sent them down to show people kindness 
and to shine the mirror of their hearts so that they 
could enter His friendly atmosphere in the fold of 
His holiness (Al-Qafsi, 2011). All of the aforemen-
tioned objectives are clearly evident in the five acts 
of worship traditionally known as the pillars of Is-
lam: prayer, zakat, fasting, pilgrimage, and the dec-
laration of faith (Shahada). Other significant acts of 
worship, such as remembrance (dhikr) and supplica-
tion (du’a), further reinforce these objectives.

Objectives of Prayers 
Allah has ordained prayer for several objectives. 

We know some of them, while some others may be 
hidden. In this section, we limit our discussion to 
several objectives which are explicitly expressed in 
Shariah texts: 

Humility towards Allah. The performance of 
bowing down, prostration, and supplications is the 
highest rank of submission to Allah: “O you who 
have believed, bow and prostrate and worship your 

Lord and do good – that you may succeed.” (22:77). 
The rationale for ordaining prayer, according to Ibn 
Rashid Al-Qafsi, is “humility and submission to Al-
lah, Who is Worthy of glorification, and softening 
hearts by Allah’s remembrance”(Al-Qafsi, 2011).

Refining behaviour: “And establish prayer. In-
deed, prayer prohibits immorality and wrongdoing, 
and the remembrance of Allah is greater. And Allah 
knows that which you do.” (29: 45). 

Strengthening the bond of brotherhood among 
Muslims. This can be achieved especially through 
congregational prayer: “The believers, both men 
and women, are allies of one another. They enjoin 
good, forbid evil, establish Prayer, pay Zakah, and 
obey Allah and His Messenger. Surely Allah will 
show mercy to them. Allah is All-Mighty, All-
Wise.” (9:71)

The correct observance of prayer leads to puri-
fication from sins and moral offenses. According to 
Uthman ibn Affan’s account, the Messenger of Al-
lah said that a Muslim’s prior minor transgressions 
are forgiven as long as they refrain from committing 
large transgressions (Muslim) when they complete 
ablution correctly and offer prayer with humility 
and proper kneeling at the appointed hour.

Achieving harmony and inner peace: “In this 
world, women and perfume have been made dear to 
me, and my comfort has been provided in prayer,” 
revealed the Messenger of Allah (al-Nasai).

Fasting Objectives
A related prophetic tradition confirms that fast-

ing has an expiatory effect. According to a well-
known hadith, anyone who fasts during Ramadan 
with genuine faith and the goal of seeking heavenly 
benefit will have their past transgressions forgiven. 
According to Sahih al-Bukhari, fasting is therefore 
required by Islamic law with particular goals, such 
as achieving spiritual reward and repentance for 
misdeeds (al-Buhari).

In the Quran, Allah says: “O you who have be-
lieved, decreed upon you is fasting as it was decreed 
upon those before you that you may become righ-
teous.” (2:183)

Ethical conduct: A person who fasts exhibits 
forbearance by refraining from the most potent de-
sires in the human spirit, such as food, drink, and 
sexual activity. He also strives to restrain his desire 
for retribution.

Objectives of Zakat
Zakat also has certain objectives which can be 

summarized as follows: 
Purification of the soul and elevating it from 

avarice and love of money: Allah says in Quran: 



111

N. Djeghim, G. Oziev

“Take, [O, Muhammad], from their wealth a charity 
by which you purify them and cause them increase, 
and invoke [Allah ‘s blessings] upon them. Indeed, 
your invocations are reassurance for them. And Al-
lah is Hearing and Knowing” (9:103).

Fostering brotherhood and harmony among com-
munity members. This happens when zakat payers 
become compassionate to the poor and share a por-
tion of their wealth with them. On the other hand, 
the poor feel gratefulness and affection which purify 
their souls from envy and hatred towards the rich.

Materialising gratefulness to God. Expressing 
gratitude to Allah is not a mere statement but rather 
a God pleasing act. The rich must express gratitude 
to God by spending some money on helping others: 
“Work, O family of David, in gratitude. And few of 
My servants are grateful” (34:13).

Building social solidarity by helping the poor 
and needy: the Prophet said in relation to zakat: 
“then inform them that Allah has made a duty to 
them of alms taken from their rich and given to their 
poor” (al-Bukhari).

Building social solidarity by helping the poor 
and destitute: The Prophet is said to have said, 
“Then inform them that Allah has ordained a charity 
upon their wealth, which is to be taken from the rich 
among them and given to the poor among them” in 
reference to zakat.

Pilgrimage Objectives
Furthermore, the fifth pillar of Islam, the pil-

grimage, has the following goals: Faith in Allah: 
In order to respond to the call to pilgrimage by de-
claring, “I am here answering Your call, O Allah” 
(Labbaika Allahumma labbaika) and to seek Al-
lah’s grace and forgiveness, a person doing the Hajj 
leaves behind their family, their money, and their 
nation and travels to the Sacred House in Makkah. 
Quran says: “And proclaim to the people the hajj 
[pilgrimage]; they will come to you on foot and on 
every lean camel; they will come from every distant 
pass “. (22:27)

Honouring Allah’s sacred rites: The basis of this 
is that the Sacred House 

Objectives of Zakat 
Zakat also has certain objectives which can be summarized as follows:  
Purification of the soul and elevating it from avarice and love of money: Allah says in Quran: 

“Take, [O, Muhammad], from their wealth a charity by which you purify them and cause them 
increase, and invoke [Allah 's blessings] upon them. Indeed, your invocations are reassurance for 
them. And Allah is Hearing and Knowing” (9:103). 

Fostering brotherhood and harmony among community members. This happens when zakat 
payers become compassionate to the poor and share a portion of their wealth with them. On the other 
hand, the poor feel gratefulness and affection which purify their souls from envy and hatred towards 
the rich. 

Materialising gratefulness to God. Expressing gratitude to Allah is not a mere statement but 
rather a God pleasing act. The rich must express gratitude to God by spending some money on helping 
others: “Work, O family of David, in gratitude. And few of My servants are grateful” (34:13). 

Building social solidarity by helping the poor and needy: the Prophet said in relation to zakat: 
“then inform them that Allah has made a duty to them of alms taken from their rich and given to their 
poor” (al-Bukhari). 

Building social solidarity by helping the poor and destitute: The Prophet is said to have said, 
"Then inform them that Allah has ordained a charity upon their wealth, which is to be taken from the 
rich among them and given to the poor among them" in reference to zakat. 

Pilgrimage Objectives 
Furthermore, the fifth pillar of Islam, the pilgrimage, has the following goals: Faith in Allah: In 

order to respond to the call to pilgrimage by declaring, "I am here answering Your call, O Allah" 
(Labbaika Allahumma labbaika) and to seek Allah's grace and forgiveness, a person doing the Hajj 
leaves behind their family, their money, and their nation and travels to the Sacred House in Makkah. 
Quran says: “And proclaim to the people the hajj [pilgrimage]; they will come to you on foot and on 
every lean camel; they will come from every distant pass “. (22:27) 

Honouring Allah’s sacred rites: The basis of this is that the Sacred House (البيت الحرام) is the 
symbol of uniformity and submission to Allah, and it is the first of God's houses founded on earth, as 
Allah says: “Indeed, the first House [of worship] established for mankind was that at Makkah - 
blessed and a guidance for the worlds. In it are clear signs [such as] the standing place of Abraham. 
And whoever enters it shall be safe. And [due] to Allah from the people is a pilgrimage to the House 
- for whoever is able to find thereto a way. But whoever disbelieves - Allah is free from need of the 
worlds.” (3:96-97) 

Seeking Allah’s bounty: It’s about seeking Allah’s blessings in both worlds: “That they may 
witness benefits for themselves and mention the name of Allah on known days over what He has 
provided for them of [sacrificial] animals. So eat of them and feed the miserable and poor.” (22:18) 

Teaching patience in the obedience of God: The pilgrimage journey, especially in ancient times, 
was a difficult one. Travelling, standing at Arafatt, sleeping in mina for 3 days, crowding into 
throwing the pebbles (jamarat) and performing circumambulation, and most importantly showing 
extreme patience by not responding to any mistaken rude or inappropriate behaviour of other 
pilgrims: “Hajj is (during) well-known months, so whoever has made Hajj obligatory upon himself 
therein (by entering the state of ihram), there is [to be for him] no sexual relations and no disobedience 
and no disputing during Hajj.” (2:197) 

Objectives of the Lawgiver in the legislation methodology (Maqasid Al-Shari’ fi manhaj al-
tashri’) 

This part refers to the principles and criteria the Lawgiver considered in legislating Shariah 
rulings such as consideration of the fitrah (human nature), ease and tolerance, the universality of 
Shariah rulings, balancing between interests and evils, and consideration of the consequences of 
actions and rulings. However, this article will focus on consideration of the fitrah (human nature), 
ease and tolerance. (Qur’an 22:78; Al-Bukhari, 2002) 

Consideration of fitrah (human nature) 

 is the symbol 
of uniformity and submission to Allah, and it is the 
first of God’s houses founded on earth, as Allah says: 
“Indeed, the first House [of worship] established for 
mankind was that at Makkah – blessed and a guid-
ance for the worlds. In it are clear signs [such as] the 
standing place of Abraham. And whoever enters it 
shall be safe. And [due] to Allah from the people is 
a pilgrimage to the House – for whoever is able to 
find thereto a way. But whoever disbelieves – Allah 
is free from need of the worlds.” (3:96-97)

Seeking Allah’s bounty: It’s about seeking Al-
lah’s blessings in both worlds: “That they may wit-
ness benefits for themselves and mention the name 
of Allah on known days over what He has provided 
for them of [sacrificial] animals. So eat of them and 
feed the miserable and poor.” (22:18)

Teaching patience in the obedience of God: 
The pilgrimage journey, especially in ancient times, 
was a difficult one. Travelling, standing at Arafatt, 
sleeping in mina for 3 days, crowding into throwing 
the pebbles (jamarat) and performing circumambu-
lation, and most importantly showing extreme pa-
tience by not responding to any mistaken rude or 
inappropriate behaviour of other pilgrims: “Hajj is 
(during) well-known months, so whoever has made 
Hajj obligatory upon himself therein (by entering 
the state of ihram), there is [to be for him] no sexual 
relations and no disobedience and no disputing dur-
ing Hajj.” (2:197)

Objectives of the Lawgiver in the legislation 
methodology (Maqasid Al-Shari’ fi manhaj al-
tashri’)

This part refers to the principles and criteria the 
Lawgiver considered in legislating Shariah rulings 
such as consideration of the fitrah (human nature), 
ease and tolerance, the universality of Shariah rul-
ings, balancing between interests and evils, and 
consideration of the consequences of actions and 
rulings. However, this article will focus on consid-
eration of the fitrah (human nature), ease and toler-
ance. (Qur’an 22:78; Al-Bukhari, 2002)

Consideration of fitrah (human nature)
Ibn Attiya defined fitrah as: “The creation, char-

acter and appearance that is inside the child’s soul, 
which was prepared to distinguish the creatures of 
God, to lead him to his Lord, to know his laws, and 
to believe in him (Ibn Attia al-Andalusi (n.d.). Fitrah 
is the mental, physical and psychological disposi-
tions of a person as he was created. Ibn Taymiyah 
says: “Allah created people with the capability of 
knowing and believing the truth, knowing the false-
hood and disbelieving in it, knowing the appropriate 
benefit and loving it, as well as knowing the harmful 
and naturally detest it.” (Ibn Taymiyyah, 2005). The 
basic criterion in determining what is compatible 
with the human fitrah and what is contrary to it is the 
teachings of the divine revelation. What the Shariah 
imposes on believers represents the human fitrah, 
and on the contrary, what Shariah forbids is contrary 
to the human fiÏrah. Allah says: “So direct your face 
toward the religion, inclining to truth. [Adhere to] 
the fiÏrah of Allah upon which He has created [all] 
people. No change should there be in the creation 



112

The concept of Maqasid al-Shariah and its evolving role in a dynamic landscape

of Allah. That is the correct religion, but most of 
the people do not know.” (30:30). God’s religion 
is innate, since the fitrah is based on monotheistic 
belief in Allah and readiness to do good (Al-Razi, 
2018). Our Creator acknowledges peoples’ need to 
satisfy their innate desires as males and females, 
love for children and money: “Beautified for people 
is the love of that which they desire – of women and 
children, heaped-up sums of gold and silver, fine 
branded horses, and cattle and tilled land. That is the 
enjoyment of worldly life, but Allah has with Him 
the best return.” (3:14). The Shariah permits the ful-
filment of pleasure and the satisfaction of human 
needs. However, it explicitly rejects immoralities 
and vices that lead to the corruption of human nature 
and cause harm to individuals. Simultaneously, ev-
ery believer is required to balance their own rights, 
the rights of Allah, and the rights of others.

Ease and tolerance
The Holy Quran stated in several verses that the 

Shariah is easy and tolerant, and that Allah did not 
intend to legislate the Shariah to overwhelm and tire 
people but rather to facilitate and ease their lives: 
“And strive for Allah with the striving due to Him. 
He has chosen you and has not placed upon you in 
the religion any difficulty. [It is] the religion of your 
father, Abraham. Allah named you “Muslims before 
[in former scriptures] and in this [revelation] that the 
Messenger may be a witness over you and you may 
be witnesses over the people. So, establish prayer 
and give zakat and hold fast to Allah. He is your pro-
tector; and excellent is the protector, and excellent is 
the helper.” (22: 78). In one of his Hadiths, the Proph-
et emphasized the significance of this issue: “The 
most beloved religious practice to Allah is tawheed 
(monotheism) and tolerance” (al-Bukhari). It does 
not, however, imply complete lack of weariness and 
adversity, as that is not achievable in this life. Life is 
by its very nature full of challenges and exhaustion. 
Every desire has a price. In this case, Allah: “We 
have certainly created man to face hardships.” (90: 
4). However, the difficulty that is not covered by 
Shariah is an uncommon burden that could mislead 
people, alter their behavior, and increase their anxi-
ety about how to deal with it. The Shariah provides 
concessions (rukhʾah) for these kinds of afflictions. 
However, such acts are prohibited if the hardship 
stems from extreme and exaggerated religious ritual 
performance, which is burdening oneself. People 
were required to exercise moderation and carry out 
their rites in a way that did not put them under undue 
strain. “You should do what you are able to do, for 
Allah does not get tired of giving you rewards and 

He continues to do so until you are exhausted,” the 
Prophet expressed. Therefore, a believer would be 
better off doing something modest but consistently 
until they achieve their goals rather than exhaust-
ing themselves by performing God-pleasing deeds 
and then stopping entirely. The activities that are 
performed most consistently are the ones that Allah 
finds most pleasant (al-Bukhari). The difference be-
tween the usual bearable hardship and the real labo-
rious hardship in performing religious rituals is the 
effect: if continuing with rituals leads to interrup-
tion and causes real harm to one’s body, wealth, or 
mental condition, the hardship is out of the ordinary. 
If there is none of that, it is a usual hardship that 
should be tolerated.

The Evolving Role of Maqasid al-Shariah
Maqasid al-Shariah is not a static concept but a 

dynamic framework that allows for the adaptation of 
Shariah norms to changing circumstances, in certain 
situations, while remaining true to its core princi-
ples. The following examples composed of histori-
cal as well as modern cases illustrate how Maqa-
sid al-Shariah has been applied to address evolving 
challenges. 

For example, a story about the legal treatment 
of lost property is reported by Ibn Ḥibbān. Ac-
cording to this account, a man asked the Prophet 
Muhammad about the ruling on luqaṭa (lost items). 
The Prophet gave the finding instructions to take 
particular note of the item’s unique characteristics, 
such as its fastening and container, and to publicly 
disclose the find for a year. The finder was allowed 
to utilize the item for personal purposes if the gen-
uine owner did not come forward during that time. 
In response to the questioner’s specific inquiry 
regarding a lost sheep, the Prophet said that such 
an animal might be seized because it would other-
wise be vulnerable, either helping the finder or an-
other person or being prey to a wild animal. When 
questioned about a lost camel, the Prophet advised 
against seizing it, stating that a camel could survive 
on its own by carrying its own water and moving 
to grazing and watering locations until its owner 
found it. According to this narrative, it was forbid-
den at the time to retrieve missing camels as there 
was no fear of theft and they were not in urgent 
danger. However, further historical events changed 
the practical application of this decision. ʿUthmān 
ibn ʿAffān issued instructions that stray camels 
should be collected and sold as public trust waned 
and they were vulnerable to loss or misappropria-
tion. This was a context-sensitive implementation 
of the original legal premise.



113

N. Djeghim, G. Oziev

If the owner subsequently appeared, they would 
be given the sale price. The underlying objective of 
the initial prohibition against picking up stray cam-
els was to prevent their theft; but when they became 
unsafe, this specific objective of prohibition ceased 
to exist. Consequently, the practical application of 
the underlying objective shifted to whether stray 
camels should or should not be picked up, dem-
onstrating how the means to achieve the objective 
adapt to new realities. According to Imam Mālik, 
Ibn Shihāb claimed that stray camels were com-
mon during ʿUmar ibn al-Khaṭṭāb’s reign and were 
purposefully left unattended, with no one stepping 
in to claim or manage them. Up to the caliphate of 
ʿUthmān ibn ʿAffān, who instituted an alternative 
administrative strategy, this practice persisted. Ac-
cording to Ibn Shihāb, ʿUthmān commanded that 
these camels be made public and then sold; if the 
owner subsequently came forward, he was to be paid 
with the sale proceeds (al-Muwaṭṭaň). This report, 
which was conveyed under Imam Malik’s author-
ity through Ibn Shihab, shows a change in policy 
in response to evolving societal circumstances (al-
Muwatta; Malik ibn Anas, 1985; Ibn Hibban, 1993).

As another example the fundamental prohibition 
of usury (Riba) in Islam is well-known and clear, as 
stated in Quranic verses and Hadiths of the Prophet. 
However, the development of Shariah-compliant fi-
nancial standards by institutions like the Accounting 
and Auditing Organization for Islamic Financial In-
stitutions (AAOIFI) demonstrates the application of 
Maqasid al-Shariah in the modern context. Criteria 
such as the 30% debt-to-market capitalization ratio 
seek to balance the need for economic activity with 
the avoidance of excessive debt and its potential 

harms, thus upholding the broader objectives of eco-
nomic justice and stability. It should by no means 
be understood that contemporary Muslim scholars 
permit Riba in every situation simply because it falls 
within this 30% threshold. Instead, such allowances 
are applied on a case-by-case basis under certain 
strict conditions (AAOIFI, 2023).

Conclusion

The Maqasid al-Shari’ah represents a funda-
mental paradigm by which Muslims can meaning-
fully address the complex issues of our time by 
placing Islamic teachings within a comprehensive 
ethical framework. Grounded in the Qur’an, Sun-
nah, and classical usul al-fiqh, it provides a meth-
odology for interpreting Shariah texts, rulings, and 
legislative objectives while maintaining their essen-
tial purposes. Textual analysis, inductive reasoning, 
and comparative assessment show that Maqāṣid 
adapts to changing circumstances. Historical ex-
amples, such as the legal handling of lost property, 
and contemporary cases, such as Shariah-compliant 
financial standards, demonstrate how objectives 
guide practical solutions while safeguarding justice 
and welfare. The framework emphasizes ease and 
tolerance, ensuring that religious obligations remain 
achievable and consistent with human nature. By 
clarifying the authentic meaning, scope, and meth-
odology of Maqāṣid, this study strengthens Islamic 
jurisprudence, linking classical theory with modern 
practice. Maqāṣid al-Sharīʿah provides a principled 
and adaptable guide for ethical, legal, financial, and 
social decision-making, maintaining the objectives 
of Islamic law in a changing world.

References

AAOIFI (2023). Shari’ah standards (Revised ed.). Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions.
Al-Amidi, S. (2015). Al Ahkam Fi Usulil Ahkam-3. Matba Al Saada. https://archive.org/download/in.ernet.

dli.2015.431486/2015.431486.Al-Ahkam.pdf
Al-Amidi, S. al-D. (1983). Al-ihkam fi usul al-ahkam. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.
Al-Bukhari, M. ibn I. (2002). Sahih al-Bukhari (M. M. Khan, Trans.). Darussalam.
Al-Fasi, A. (1963). Maqasid al-shari‘ah al-islamiyyah wa makarimuha. Dar al-Gharb al-Islami.
Al-Ghazali, A. H. (1997). Al-mustasfa min ‘ilm al-usul (Vols. 1–2). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.
Al-Nasa’i, A. ibn S. (2001). Sunan al-Nasa’i (A. A. Siddiqui, Trans.). Darussalam.
Al-Qafsi (2011). Lubab allubab, V.1, p.106.
Al-Razi (2018). Al-Tafsir al-Kabir, vol. 25. Miller`s House.
Al-Shatibi, I. ibn M. (2004). Al-muwafaqat fi usul al-shari‘ah (Vols. 1–4). Dar Ibn ‘Affan.
Gunnars, K. (2018). 10 evidence-based health benefits of intermittent fasting. Healthline.
Ibn Ashur, M. T. (2006). Maqasid al-shari‘ah al-islamiyyah. Dar al-Nafa’is.
Ibn Attia al-Andalusi (n.d.). Al-Muharrar Al-Wajiz fi Tafsir Al-Kitaab Al-Aziz, vol.4, p.336.
Ibn Hibban, M. (1993). Sahih Ibn Hibban. Mu’assasat al-Risalah.
Ibn Taymiyyah, A. (2005). Majmu‘ al-fatawa (Vols. 1–35). Dar al-Wafa’.



114

The concept of Maqasid al-Shariah and its evolving role in a dynamic landscape

Malik ibn Anas. (1985). Al-Muwatta’. Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi.
Muslim ibn al-Hajjaj. (2006). Sahih Muslim (A. A. Siddiqui, Trans.). Darussalam.
The Holy Qur’an. (n.d.). The Qur’an (Saheeh International, Trans.).

Information about the authors:
Naamane Djeghim – PhD, Professor at Independent Researcher (e-mail: naamane.djeghim@unissa.edu.bn)
Gapur Oziev – PhD, Associate Professor, Director, Institute of Knowledge Integration (Tbilisi, Georgia, e-mail: gapur@iium.

edu.my)

Авторлар туралы мәлімет: 
Наамане Джегим – PhD, профессор, тәуелсіз зерттеуші (e-mail: naamane.djeghim@unissa.edu.bn)
Ғафур Өзиев – PhD, қауымдастырылған профессор, Білім интеграциясы институтының директоры (Тбилиси, Грузия, 

e-mail: gapur@iium.edu.my)

Сведения об авторах: 
Наамане Джегим – PhD, профессор, независимый исследователь (e-mail: naamane.djeghim@unissa.edu.bn).
Гафур Озиев – PhD, ассоциированный профессор, директор Института интеграции знаний (Тбилиси, Грузия, e-mail: 

gapur@iium.edu.my).

Registered on April 17, 2025. 
Accepted on December 20, 2025.



115

АВТОРЛАРҒА АРНАЛҒАН АҚПАРАТ

ҚазҰУ Хабаршысы, Дінтану сериясы журналына  
жариялауға ұсынылатын мақалаларға қойылатын техникалық талаптар:

Журналда материалдарды жариялау Open Journal System, онлайн жіберу және рецензиялау жүйесі арқылы жүзеге асы-
рылады. Жүйеге тіркелу немесе кіру «Материалдарды жіберу» бөлімінде қол жетімді.

Корреспонденция авторы журналға жариялау үшін ілеспе хат ұсынуға міндетті.

Авторларға қойылатын талаптар:
•	 Редакторлар алқасы журналдың ғылыми бағыты бойынша ілгеріде жарияланбаған мақалаларды қабылдайды. Ма-

қалалар ТЕК журнал сайтының (Open Journal System немесе Editorial Manager) функционалы арқылы жүктелген жағдайда 
(doc, .docx, .rtf) форматтарында электронды нұсқада ұсынылады.

•	 Шрифт өлшемі – 12 (аңдатпа, түйін сөздер (бесеу), әдебиеттер тізімі мен соңындағы авторлар туралы мәлімет, таб-
лица – 10), шрифт – Times New Roman, туралануы – мәтіннің еніне сәйкес, аралығы – бірлік, азат жол – 1,0 см, жиектері: 
жоғарғы, төменгі, оң және сол жағы – 2 см.

•	 Сурет, таблица, график, диаграмма және т.б. мәтін ішінде міндетті түрде нөмірі және тақырыбымен көрсетіледі (Мы-
салы, 1 сурет – Сурет тақырыбы). Сурет, таблица, график, диаграммалардың саны жалпы мақала көлемінің 20% мөлшерінен 
аспауы қажет (кей жағдайда 30%).

•	 Мақала көлемі кіріспе бөлімінен қорытынды бөліміне дейін (авторлар туралы мәлімет, тақырыбы, аңдатпа, түйін 
сөздер мен әдебиеттер тізімін қоспағанда) әлеуметтік-гуманитарлық бағыттар үшін 3000 сөзден кем болмауы әрі 7000 сөз-
ден аспауы керек.

Мақала құрылымы (мақаланы рәсімдеу үшін ҮЛГІ-ні қолданыңыз):
Алғашқы бет:
•	 Бірінші жолда – ҒТАМР/IRSTI/МРНТИ нөмірі (grnti.ru), туралануы – сол жақ шетке қарай, шрифт – қалың, 12.
•	 Мақала авторы (-лары) – Инициалдар мен тегі, жұмыс орны (мүшелігі/аффилиация), қала, мемлекет, электронды 

пошасы – қазақ, ағылшын және орыс тілінде жазылады.
•	 Мақала тақырыбы (тек мақала тілінде БАС ӘРІПТЕРМЕН, аударламары Әдеттегідей) мақаланың мәні мен мазмұ-

нын айқындап тұруы қажет және оқырманның назарын аударарлықтай болуы қажет. Тақырып қысқа, ақпаратты болуы әрі 
жаргон сөздер немесе қысқарған сөздерді қамтымауы керек. Тақырыптың лайықты ұзындығы – 5-7 сөзден (кей жағдайда 
10-12 сөз) құралады, туралануы – орталыққа қарай. Мақала тақырыбы міндетті түрде қазақ, ағылшын және орыс тілдерінде 
ұсынылады. 

•	 Аңдатпа көлемі қазақ, ағылшын және орыс тілдерінде 150-300 сөз аралығында болуы тиіс.
Аңдатпа құрылымы келесідей МІНДЕТТІ тармақтарды қамтиды:
•	 Зерттеу тақырыбы жайлы кіріспе сөз,
•	 Ғылыми зерттеудің мақсаты, негізгі бағыттары мен ойы,
•	 Жұмыстың ғылыми және тәжірибелік мәнінің қысқаша сипаттамасы,
•	 Зерттеу әдіснамасының қысқаша сипаттамасы,
•	 Зерттеу жұмысының негізгі нәтижелері, талдаулар мен қорытындылар,
•	 Жүргізілген зерттеудің құндылығы (аталмыш жұмыстың сәйкес білім саласына қосқан үлесі),
•	 Жұмыс қорытындысының тәжірибелік мәні.
•	 Түйін сөздер/тіркестер – қазақ, орыс және ағылшын тілінде 5 сөз.
 
Кіріспе бөлімінде мәселенің қазіргі замандағы маңыздылығы мен мәні туралы жазыла келе, келесідей негізгі 

элементтерден құралады:
•	 Тақырыпты таңдауды дәйектеу және мақсаты мен міндеттері. Тақырып таңдау негіздемесі; тақырыптың немесе 

проблеманың өзектілігі. Тақырыпты таңдау негіздемесінде ілгергілердің тәжірибесінің сипаттамасы негізінде проблемалық 
жағдаяттардың бар-жоқтығы хабарланады (белгілі бір зерттеудің болмауы, жаңа нысанның пайда болуы және т.б.). Тақы-
рыптың өзектілігі осы тақырыпты оқуға деген жалпы қызығушылықпен анықталады, бірақ қойылған сұрақтарға толымды 
жауаптың болмауынан тақырыптың теориялық немесе тәжірибелік маңыздылығымен дәлілденеді.

•	 Жұмысыңыздың нысаны, пәні, мақсаты, міндеті, әдісі, тәсілі, болжамы мен маңызыдылығын анықтау. Зерттеу мақ-
саты тезис дәлелдерімен байланысты, яғни зерттеу пәнін автор таңдаған аспектіде ұсыну болып табылады.

•	 Ғылыми зерттеу әдіснамасы. Материал мен әдістер – материалдардың сипаттамасынан және жұмыс барысынан, 
сондай-ақ қолданылған әдістердің толық сипаттамасынан тұрады.

•	 Нәтижелері және талқылама. Зерттеу материалының сипаттамасы оның сандық және сапалық жағынан бейнеле-
нуін білдіреді. Материалдың сипаттамасы – зерттеу нәтижелері мен әдістерінің сенімділігін анықтайтың факторлардың бірі 
болыптабылады.

•	 Бұл бөлімде мәселенің қалай зерттелгені баяндалады: бұрын жарияланған процедураларды қайталамайтын мәлімет-
тер; материалдар мен әдістерді қолдану кезінде міндетті түрде жаңалық енгізу арқылы жабдықты сәйкестендіру (бағдарла-
малық жасақтау) және материалдардың сипаттамасы қолданылады.



116

•	 Ғылыми әдістемеге:
•	 зерттелу сұрағы/сұрақтары;
•	 гипотеза (тезис);
•	 зерттеу кезеңдері:
•	 зерттеу әдістері;
•	 зерттеу нәтижелері.
•	 Әдебиет шолуы бөлімінде шетелдік авторлардың ағылшын тіліндегі зерттеу тақырыбындағы іргелі және жаңа ең-

бектері (кемінде 15 жұмыс), ғылыми үлесі тұрғысынан осы жұмыстарға талдау, сондай-ақ мақалаңызда толықтырылған 
зерттеу кемшіліктері қамтылуы керек.

•	 Шығармаға қатысы жоқ көптеген сілтемелердің болуы немесе өзіңіздің жетістіктеріңіз туралы, алдыңғы жұмысы-
ңызға сілтемелердің болуына ЖОЛ БЕРІЛМЕЙДІ.

•	 Нәтижелер және талқылау бөлімі – сіздің зерттеу нәтижелеріңізді талдауға және пікірталасуға мүмкіндік береді. 
Зерттеу барысында алынған нәтижелер туралы қорытынды беріледі, негізгі мәні ашылады. Әрі бұл мақаланың маңызды 
бөлімдерінің бірі. Онда олардың жұмысының нәтижелерін талдап, сәйкес нәтижелерін алдыңғы жұмысымен, талдаулары 
мен қорытындыларымен салыстырғанда талқылау қажет.

•	 Қорытынды, нәтиже – осы кезеңдегі жұмыс нәтижелерін жинақтау және қорытындылау; автор алға қойған тұжы-
рымның растығын және алынған нәтижелерді ескере отырып, ғылыми білімнің өзгеруі туралы автордың қорытындысын 
растау. Қорытынды абстрактілі болмауы керек, оларды белгілі бір ғылыми саладағы зерттеу нәтижелерін қорытындылау 
үшін, ұсыныстарды немесе одан әрі жұмыс істеу мүмкіндіктерін сипаттай отырып қолдану керек.

•	 Қорытындының құрылымында: зерттеудің мақсаттары мен әдістері қандай? Нәтижелері қандай? Қандай тұжырым-
дар бар? Дамуды енгізу, қолдану перспективалары мен мүмкіндіктері қандай? деген сұрақтар болуы керек.

•	 Алғыс (міндетті емес). Мұнда мақаланың қаржылық деректері, мүдделер қайшылығының бар-жоғы туралы ақпарат 
жазылады.

Әдебиеттер. Әдебиеттер тізімі әлеуметтік-гуманитарлық бағыттар бойынша кемінде 15 атаудан тұрады, ал ағылшын 
тіліндегі әдебиеттердің жалпы саны кемінде 50% болуы керек. Егер әдебиеттер тізімінде кириллицада жарық көрген еңбек-
тер болса, сілтемелер тізімін екі нұсқада ұсыну қажет: біріншісі – түпнұсқада (кириллица), екіншісі – романизацияланған 
алфавитте (транслитерация – http://www.translit.ru).

Романизацияланған библиография келесідей болуы керек: автор (лар) (транслитерация) → (жақша ішінде жыл) → 
транслитерацияланған нұсқадағы мақала тақырыбы [мақала тақырыбын ағылшын тіліне төрт бұрышты жақшаға аудару], 
орыс тіліндегі дереккөздің атауы (транслитерация немесе ағылшын) атауы – бар болса), ағылшын тіліндегі басылым мәлі-
меттері.

Мысалы: Gokhberg, L., Kuznetsova, T. (2011). Strategiya-2020: novye kontury rossiiskoi innovatsionnoi politiki [Strategy 
2020: New Outlines of Innovation Policy]. Foresight-Russia, 5(4), 8–30. https://doi... Пайдаланылған әдебиеттер тізімі алфавит-
тік тәртіпте келтіріледі әрі ТЕК мәтінге сілтеме жасалған жұмыстар ғана көрсетіледі.

Романизацияланған библиографияның стилі, сондай-ақ әлеуметтік-гуманитарлық салаларға арналған ағылшын (басқа 
шетел) тіліндегі дереккөздер – Американдық психологиялық қауымдастық (http://www.apastyle.org/) үлгісі пайдаланылады.

Әдебиеттер тізімі APA (American Psychology Association – Америка Психология Ассоцияциясы) стилінде рәсімделеді.
Бұл бөлімде мыналар ескерілуі керек:
•	 ғылымның осы саласында жарық көрген және автор шығармашылығында негізделген негізгі ғылыми басылымдар, 

алдыңғы қатарлы зерттеу әдістері сілтемеге алынады;
•	 өз еңбектеріңізге шамадан тыс сілтеме жасаудан аулақ болыңыз;
•	 ТМД/КСРО авторларының басылымдарына шамадан тыс сілтеме жасаудан аулақ болыңыз, әлемдік тәжірибені қол-

даныңыз;
•	 библиографиялық тізімде белгілі шетелдік авторлар мен зерттеушілер мақала тақырыбы бойынша шығарған іргелі 

және өзекті жұмыстар болуы керек.
•	 Әлеуметтік-гуманитарлық бағыттағы мәтінге сілтемелер мәтін ішінде жақшаның ішінде бірінші авторы, шыққан 

жылы: парақтың (беттердің) саны көрсетіледі. Мысалы, (Залесский, 1991: 25). Егер әдебиеттер тізімінде бір автордың бір 
жыл ішінде жарияланған бірнеше жұмысы болса, шыққан жылына «а», «б» әрпі және т.б. белгі қойылады. Мысалы, (Са-
дуова, 2001а: 15), (Садуова, 2001б: 22). Жаратылыстану мақалалары үшін сілтемелер төртбұрышты жақшада келтірілген, 
мәтінге сілтемелер келтірілген жұмыстар көрсетілгендей нөмірленеді.

Библиографиялық сілтемелерді рәсімдеу үшін Mendeley Reference Manager құралын пайдалана аласыз.
 
Мақала жариялау құны – 60 000 теңге (doc, .docx, .rtf) A4 форматтарында электронды нұсқада ұсынылады). 
Реквизиттер:
 «Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті» коммерциялық емес акционерлік қоғамы
Индекс 050040
Мекенжай: Алматы қ., әл-Фараби даңғылы 71
БИН 990140001154
КБЕ 16
АО «First Heartland Jýsan Bank»
ИИК KZ19998CTB0000567141 – теңге
ИИК KZ40998CTB0000567151 – USD
БИК TSESKZKA



МАЗМҰНЫ – CONTENT – СОДЕРЖАНИЕ 

A. Tanabayeva, A. Niyazgulova, M. Alikbayeva, N. Abdykaimova 
Insan-i kamil and the sufi vision of human perfection....................................................................................................................3

Қ. Ержан, Л. Калыбекова
Дәстүрлі ислам ұғымының ұлттық бірегейлікті нығайтудағы трансформациялық көрсеткіштері......................................11

К. Тышхан, С. Нұртаза
Уильям Джеймстің дінтану ғылымына қосқан үлесі: жеке діни тәжірибелерді негіздеу.....................................................24

Б. Ботакараев, М. Жүзей
Әбу Ханифаның саясат түсінігі...................................................................................................................................................37

M. Alpysbay, D. Utebayeva , S. Koishybayeva
Statistical analysis of religious conversion testimonies..................................................................................................................47

Ә. Әлімханова, О. Кенжеев, Ж. Байғараев, K. Bingaman
Діни геймификация: заманауи технологиялардың дін тәжірибесіне ықпалы........................................................................61

Н. Есмағанбет, Н. Өтпенов, Н. Қайырбеков, А. Кызылжык
Кеңестік Қазақстанның дін және қоғам қайраткері Дүйсенбек Қабыланбайұлының өмірі мен шығармашылығы ..........73

Н. Арыстанбекұлы, М. Исахан
Дәстүрлі қазақ қоғамындағы діни қызметкерлердің мемлекет құрылымындағы орны мен рөлі........................................83

A. Djanabayeva, Sh. Adilbaeva, A. Mukan
Social factors influencing religiosity of adolescents: role of family, peers and environment........................................................94

Шетел басылымдары –  Foreign publications – Зарубежные публикации 

N. Djeghim, G. Oziev
The concept of Maqasid al-Shariah and its evolving role in a dynamic landscape........................................................................ 106

Авторларға арналған мәлімет...................................................................................................................................................... 115


